

https://alislami.net

# وفنحال

اپنے اسلاف اور ہزرگوں کویادر کھنا اور ان کی دینی، علمی، تحریری، تقریری، تدریسی اور تحریکی خدمات دنیا کے سامنے پیش کرنا اور عوام وخواص کے روبروکرنا زندہ دل قوم کی علامت اور اس کا اخلاقی و ملی فریضہ ہے تاکہ بینا بغیروز گار ہستیاں اپنی خدمات کی روشنی میں رہتی دنیا تک زندہ و جاودال رہیں۔

خیرالاز کیاعدۃ المحقین حضرت علامہ محمداحمد مصباحی صاحب قبلہ دام ظلہ العالی کا شاران نابغۂروز گاراور عبقری شخصیات میں ہوتاہے جو بھی بھی آسمان علم وفضل پر دفتمس بازغہ "کی صورت میں ضوفشال ہوتی ہیں۔آپ نے اب تک جو تدریسی وتحریکی، تحریری وتقریری بحقیقی وضینی دین اور ملی خدمات انجام دیں ہیں وہ تقریباً نصف صدی کو محیط ہیں،ہم نے آپ کی گوناگوں خدمات سے صرف تقریری خدمات کا احاطہ کرنے کو محیط ہیں،ہم نے آپ کی گوناگوں خدمات سے صرف تقریری خدمات کا احاطہ کرنے کے لیے ان کو کتابی شکل میں جمع کرنے کی کوشش کی ہے اللہ تعالی اس کاوش کو قبول فرمائے۔

۱۳/۱۵ کی بات ہے کہ راقم الحروف نے خیر الاز کیاعلامہ محمد احمد مصباحی کے کچھ خطبات آڈیور کارڈنگ سے نقل کر کے ماہ نامہ اشرفیہ میں شاکع کرا ہے جن کی کافی پذیرائی موئی اوراس پذیرائی کے نتیج میں خیال آیا کہ کیوں نہ حضرت کے کچھ اور خطبات حاصل کرکے کتابی شکل میں مرتب کردیے جائیں۔

بس اس خیال کواپنے کچھ احباب اوراساندہ کرام کے سامنے ظاہر کیا توان تمام حضرات نے نہ صرف تائید کی بلکہ یہ مفید مشورہ بھی دیاکہ اس میں مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ، مبارک بور کے تحت ہونے والے فقہی سیمینار میں پیش کردہ خطبات صدارت کو بھی شامل کرلیں، میں نے فوراً حامی بھرلی اوراس نیک فال کواپنی مصروفیات میں شامل کرلیا۔

نواے دل اس سلسلے میں سب سے پہلے میں نے مجلس شرعی کے آفس سے فقہی سیمینار میں دیے گئے خطبات کی کانی لے کراس کی فوٹو کانی اپنے پاس محفوظ کرلی اس کے علاوہ ملک کے مختلف خطوں میں منعقد ہونے والے علمی و تحقیقی سیمیناروں کے خطیات صدارت کے لیے میں نے حضور مصباحی صاحب قبلہ سے عرض کیا توحضرت نے کچھ حضرات کے موبائل نمبر دیے اور فرمایا کہ ان سے رابطہ کریں اگرانھوں نے محفوظ کیے ہوں گے تومل جائیں گے ان شاءاللہ اس طرح کچھ خطبات جومبارک پورسے باہر دیے گئے تھے <sup>ا</sup> موہائل کے ذریعہ موصول ہوئے۔

اس کام میں مشغولیت کے بعد کچھ کانفرنس اوراجلاس میں راقم الحروف خود ہی حضور مصباحی صاحب قبلہ کے ساتھ رہااوران جلسوں میں جوخطاب ہوتا میں خودہی اسے ریکارڈکرلیتلاور پھر وقت نکال کرتھوڑا تھوڑاکرکے نقل کر تاریا چوں کہ سن کرنقل کرنے کا کام بڑااہم اور وقت طلب تھااس لی ہے اس میں ایک لمباوقت صرف ہوا۔ اب جب ان قیمتی خطبات کی اچھی خاصی تعداد ہوگئ تومیں نے کمپوز کے لیے حضرت کے صاحب زادے مولانا فیضان رضا امحد مصاحی، مصاحی پلی کیشن، محرآباد گوہنہ کے حوالے کردیے۔ کمپوزنگ کے بعد میں نے یہ مسودہ خیرالاز کیا دام ظلہ العالی کی مار گاہ میں تصحیح اور نظر ثانی کے لیے پیش کر دیا۔

حضرت نے اپنے نہایت ہی قیمتی اور مصروف ترین او قات سے کچھ وقت اس کی تصحیح میں صرف کیااور بورے مسودہ کی تصحیح فرمادی جس کے لیے میں حضرت کا بے حد مشكورومنون هول\_

اس دوران کچھ خطبات اور حاصل ہوئے لہذا ان کی بھی کمیوزنگ کرواکراور پہلے مسودے میں تصحیح کے دوران جواصلاحات حضرت نے فرمائیں اوراغلاط کی نشان دہی فرمائی ان سب کودرست کرنے کے بعد دوسری کائی پھر حضور خیرالاز کیا کی بارگاہ میں بغرض اصلاح پیش کردی۔

ں حضرت نے دوبارہ بالاستیعاب بورے مسودے کامطالعہ فرمایااور کچھ چیزوں کی پھرنشان دہی فرمائی اور پھرخود ہی پورامسودہ اپنے ایک لائق وفائق اور معتمد تلمیذ رشیر حضرت علامه مولاناعارف الله فيضي مصباحي صاحب قبليه استاذ دارالعلوم فيض العلوم محرآباد گوہنہ، مئوکے حوالے کر دیااوران سے ارشاد فرمایا کہ اس کا دقت نظر سے مطالعہ کرکے حاصل مطالعہ کی شکل میں کچھ تحریر بھی کر دیں۔

میں شکر گزار ہوں حضرت مولانا عارف الله فیضی صاحب قبلیہ کا جضوں نے تورے مسودے کو پڑھ کراپنا حاصل مطالعہ "کچھ کتاب اور صاحب کتاب کے بارے میں" کے عنوان سے ایک مضمون کی شکل میں عنایت کیا۔

حضرت فیضی صاحب قبلہ نے اپنے مضمون کے اندر کچھ خطیات کے زکات اوراہم گوشوں کوذکر کیاہے نیزصاحب کتاب کے تعلق سے پچھالیی ہاتیں سیر د قرطاس کی ہیں جو ہماری معلومات اور کتاب کی اہمیت میں اضافہ کررہی ہیں،اللہ تعالی انھیں جزایے خیر سے نواز ہے۔

میں نہایت ہی ادب واحترام کے ساتھ سراج الفقہام حقق مسائل حدیدہ حضرت مفتی محمد نظام الدین صاحب قبله دام ظله العالی کا مشکور ہوں جضوں نے اس کتاب کے لیے دعائیہ کلمات لکھ کرمیری کاؤش کی حوصلہ افزائی کی،اللہ تعالی حضرت کوصحت و تندستی عطافرمائے اوران کے فیضان علمی سے سیراب کرے۔

اس کتاب کودوباب میں تقسیم کیا گیاہے:

پہلے باپ میں وہ خطبات رکھے گئے ہیں جومجلس شرعی حامعہ انثرفیہ کے تحت ہونےوالے فقہی سیمینار میں دیے گئے ہیں جب کہ دوسرے باب میں ملک کے مختلف علاقوں میں منعقد ہونے والے علمی تحقیقی سیمیناراور کانفرنسوں کے خطبات رکھے گئے ہیں اور کتاب کانام"نواے دل" تجویز کیا گیاہے۔

اخیر میں اپنےان تمام محسنین ومعاونین کے لیے دعاگوہوں جھوں نے اس

نواے دل کار خیر میں کسی طرح کا تعاون کیاہے اور مفید مشوروں سے نوازاہے اللہ تبارک و تعالیٰ تمام حضرات کو اس کی جزایے خیرعطافرمائے اور سب کے علم میں،عمرمیں برکت

رب تبارک و تعالی کی بارگاہ میں التجاہے کہ وہ میری اس کاوٹن کو قبول فرماہے،اسے قبول عام وخواص عطافرمائے، ہم سب کے کیے مفید ونافع بنائے اور مجھے خدمت دین كى مزيد توفيق عطافرمائي-آمين بجاه سيدالمرشكين عليه الصلاة والتسليم وعلى آله وصحبه

خادم علم: جامعه اشرفیه، مبارک بور

۲۶ ربیج الآخر ۱۳۴۰ه و جنیداحمد مصبای ۲ر جنوري ۱۹۰۹ء

## دعائيه كلمات

سراج الفقهم محقق مسائل جدیده حضرت مفتی محمد نظام الدین رضوی صدرالمدرسین وصدر شعبهٔ افتالجامعة الاشرفیه مبارک بور، اظم گڑھ

#### بسم الله الرحمٰن الرحيم حامداومصلياومسلما

علم دین نورالی ہے جس کی جلوہ گاہ علما کے دل و دماغ ہوتے ہیں اوران کی تصنیفات بھی اوران کے فتاوی و مکتوبات و خطبات بھی۔ مجد دالف ثانی شخ احمد سر ہندی و تولیق کے کاعلم زیادہ تران کے مکتوبات میں ماتا ہے اوراعلی حضرت امام احمد رضاقد س سرہ کازیادہ ترآپ کے فتاوی میں، امام محمد بن اسمعیل بخاری و تولیق نے نیاعلم اپنے تراجم ابواب میں مضمر کیا ہے غرض ہے کہ یہ علم بجیب شے ہے جہال ہوتا ہے وہیں سے روشنی بھیر تار ہتا ہے۔ صدرالعلم علامہ محمد احمد مصباحی وام ظلم العالی کے علم کا ایک حصد ان کے خطبات میں ہے جیسا کہ ناظرین کو مطالعہ سے بخوبی اندازہ ہوگا، آپ کے علم کی جلوہ کاہ آپ کی متعد دتصانیف، ترجے، حواثی اور یہ خطبات ہیں۔ آپ کے خطبات میں کاہ آپ کے خطبات میں اختصار، جامعیت، تحقیق اور جدت پائی جاتی ہے۔ قلم سیال، زبان شستہ اور مضامین اصلاحی ہیں یہ خطبات محمد محراب مولئ جانہ مولئ جانہ مولئ جانہ مولئ ہو گا کہ بیت عام ہو چکی ہے، مولئا جنید احمد مصباحی نے بڑے سلیقے سے مرتب احمد صاحب موصوف جامعہ اشر فیہ مبارک پور سے ۱۱۰ ۲ء میں درجۂ فضیلت سے اور مصاحب موصوف جامعہ اشر فیہ مبارک پور سے ۱۱۰ ۲ء میں درجۂ فضیلت سے اور صاحب موصوف جامعہ کے شعبۂ تدریس سے وابستہ ہیں وطن مالوف رام پور ہے، موصوف نے دو کتابوں کے جزئیات اوراحادیث سے وابستہ ہیں وطن مالوف رام پور ہے، موصوف نے دو کتابوں کے جزئیات اوراحادیث سے وابستہ ہیں وطن مالوف رام پور ہے، موصوف نے دو کتابوں کے جزئیات اوراحادیث سے وابستہ ہیں وطن مالوف رام پور ہے، موصوف نے دو کتابوں کے جزئیات اوراحادیث

من نواے دل کی تخریج کی ہے اور کچھ سیمیناروں کے لیے مقالات بھی تحریر کیے ہیں، آپ کی ایک فکری کاوْں پیش نظر خطبات کی ترتیب بھی ہے۔

میں ہر سبت رہیب ہے۔ دعاہے کہ خداے قدیر مولاناموصوف کے علم وعمر، فضل، اقبال میں خوب برکتیں عطافرماہ۔آپ سے دین کے کام لےاورآپ کے علمی فیضان کو عام کرے اورصاحب خطبات کے فیوض وبرکات سے ایک جہال کوسر فراز فرمائے اور ان کی خدمات كو شرف قبول بخشے ـ آمين بجاه حبيبك النبي الكريم الامين عليه وعلى آله الصلوة والسلام. ٨ جمادي الاولى • ٣٣٠ اص محمد نظام الدين رضوي

۱۵ر جنوری ۱۹۰۷ء مدرالمدرسین وصدر شعبهٔ افتاالجامعة الانثر فیه

# کھ گتاب وصاحب کتاب کے بارے میں

#### ادیب شهیر حضرت مولانا محمد عارف الله المصباحی استاذمدر سه عربیه فیض العلوم، محمد آباد گوهنه ضلع مئو

خیر الاذکیاء، استاذی الکریم حضرت علامہ محداحمد صاحب قبلہ مد ظلہ العالی علوم وفنون عقلیہ ونقلیہ میں کامل دست گاہ رکھنے کے ساتھ عربی، فارسی اورار دوزبانوں پر بھی مکمل دسترس رکھتے ہیں۔ عصری اسالیب میں عربی اورار دو میں آپ کی تصنیف کردہ کتب اور آپ کے تحریر کردہ مقالات وخطبات میرے اس دعوے پر شاہد عدل ہیں، قدیم فارسی زبان وادب کے ساتھ جدیدفارسی زبان وادب میں بھی آپ کو جوزبردست عبور حاصل ہے اس کا اندازہ تین چارصفحات پر شمن آپ کے ایک پر مغز اور نہایت متین و سنجیدہ ضمون سے ہوا۔

حضرت والا اپنے زمانۂ طالب علمی ہی سے وقت کی اہمیت اوراس کی قدر وقیمت سے پوری طرح واقف تھے اس لیے آپ نے اپنامہ قیمتی زمانہ نہ صرف اپنی نصافی کتابوں کے مطالعہ اوران کے مضامین کو ذہن نشین کرنے میں گزار ابلکہ نصاب سے باہر کی ان کتابوں کا بھی گہری نظر سے مطالعہ فرمایا جو ستقبل کی زندگی کو کا میاب بنانے میں مددگار ثابت ہوں ،اس سلسلے میں ایک بار مجھ سے فرمایا: میں نے دار العلوم اشرفیہ مبارک بور میں پڑھنے کے دوران اشر فی دار المطالعہ میں اس وقت موجود تقربیًا جار ہزار مبارک بور میں پڑھنے کے دوران اشر فی دار المطالعہ کیا۔

تحصیل علم سے فراغت کے بعد جب آپ نے میدانِ تذریس میں قدم رکھاتوا پنے علمی مشاغل میں کوئی کمی نہیں کی بلکہ اس میں اضافہ ہی فرمایا۔

اہل سنت کے متعلد داداروں میں کامیاب تدریسی خدمات کی انجام دہی کے بعد

جب آپ الجامعة الانترفیہ کے صدرالمدرسین بنائے گئے تواپ عہدہ صدارت کے دوران آپ نے البخامعة الانترفیہ کے صدرالمدرسین بنائے گئے تواپ عہدہ صدارت کے دوران آپ نے اپنے علم وعمل اور تدبرو دوراندیش سے ادارے کے فروغ وار تقا، طلبہ کی ذہنی وفکری اور علمی وعملی تربیت اور درس و تدریس کے معیار کو بلندسے بلند ترکرنے میں کوئی دقیقہ فروگذاشت نہ کیاجس کے نتیج میں آج الجامعة الانترفیہ ہندوستان کے اہل سنت کی آبرو، طالبانِ علوم نبویہ کی پہلی ترجیج اوراسلام وسنیت کے دفاع اوراس کی تروی واشاعت کانہایت اہم مرکز بن دیا ہے۔

آپ ایک عظیم دانش ورمستقبل شناس مفکر، بالغ نظر مدیرِ اور جماعتِ اہلِ سنت کے زبر دست بہی خواہ ہیں۔

آپ کے زیر نگرانی مدارسِ اہل سنت کے لیے ایک جامع جدید نصاب تعلیم ترتیب دیا گیا جس میں عصر حاضر کے مذہبی، لسانی اور سیاسی ومعاثی تقاضوں کو بوری طرح مد نظر رکھا گیا ہے۔

باطل فرقوں کے ابطال و تردید، مذہب اہل سنت وجماعت کی تائید و حمایت اور دینی وعلمی اور تاریخی و ساجی موضوعات پر شمتل کتابوں کی اشاعت کے لیے آپ اور آپ کے چند مخلص احباب نے ابھی الاسلامی مبارک بور جیسا ظیم قومی اشاعتی ادارہ قائم فرمایا جہاں سے آپ کی زیرِ نگرانی اب تک سیڑوں مفید کتابیں اور رسائل طبع ہوکر مقبولیت ِ عام حاصل کر چے ہیں۔

درسی کتابوں کی اشاعت کے لیے مجلس برکات کے قیام کے بعد جب اس کی ذمہ داری حضرت والا کوسونی گئی توآپ نے ان تمام کتابوں کو جن پر علما ہے اہل سنت کے حواثی یا شرعیں تھیں مگر غیر سنی اشاعتی ادار ہے جنھیں ان علما کے ناموں کے بغیر شاکع کررہے تھے، ان علما کے ناموں اوران کی مختصر سوائح حیات کے ساتھ شاکع کرنے کا اہتمام فرمایا اور جن کتابوں پر علما ہے اہل سنت کے حواثی نہیں تھے آتھیں مختلف علما ہے اہل سنت سے جدید حواثی ککھواکر شاکع کرایا۔

باذوق فارغین مدارس کی تحریری صلاحیتوں کوجِلا بخشنے اوراضیں پختہ کرنے بازوق فارغین مدارس کی تحریری صلاحیتوں کوجِلا بخشنے اوراضیں پختہ کرنے کے لیے آپ این زیرِ نگرانی ایک تربیتی کورس بھی چلارہے ہیں اس میں داخلہ پانے دالوں کواچھاخاصا وظیفہ بھی دیاجا تاہے۔اب تک در جنوں فارغین اس سے استفادہ کر کے ہیں۔

آپ مدارس اہل سنت کے طلبہ کی ذہن سازی،ان کی علمی وعملی سرگرمیوں کو عصرحاضر کے تقاضوں سے ہم آہنگ کرنے، آخیس دشمنانِ اسلام کی اسلام دشمن تحریکات اور مسائی کاکارگرمقابلہ کرنے کااہل بنانے اوران کے اندراسلام ومذہب اہل سنت کی موثر تبلیغ واشاعت اوران کے اثبات واحقاق کاملکہ پیداکرنے کے لیے مفید تجاویز اور مناسب تدابیر ہمیشہ پیش فرماتے رہتے ہیں۔

آپ اپنے ہم عصر علما خصوصاً نوجوان علما اور جدید فارغین کومجلسِ شرعی مبارک بور کے سیمیناروں کے صدارتی خطبات کے ذریعہ اور دیگر مواقع پر بھی نوپید فرقول کی گراہ کن سرگر میول اوران کے مکائد اور شرانگیزیول سے آگاہ کرتے، ان سے مقابلے کے کارگر طریقے اور موثر تذابیر بتاتے اور آخیس ان کے سامنے سیسہ پلائی دیوار بن جانے کی تلقین و تحریک کرتے رہتے ہیں۔

آپ شہرت وناموری، تکبروخود پسندی اور لاف وگزاف سے کوسول دوررہ کر خاموثی اور تن دہی کے ساتھ خدمتِ دین کے قائل ہیں،اللہ تعالی ہم سب پر حضرت والا کاسایۂ کرم تادیر قائم رکھے۔آمین۔

زیر نظر کتاب زیادہ تران گرال مایہ خطبات پر شمل ہے جو آپ نے مجلس شرعی مبارک بور کے فقہی سیمیناروں میں مجلس شرعی کے صدر کی حیثیت سے پیش فرمائے۔
کچھ دیگر مواقع کے خطبات ومضامین بھی اس میں شامل کیے گئے ہیں۔ان میں بعض فی البدیہ اور بعض تحریری ہیں۔ان میں حضرت والامرتبت نے بڑی ہدایت آموز ،اصلاح کن ، فکرانگیز اور معلومات افزاباتیں ذکر فرمائی ہیں جن میں سے کچھ کی طرف میں نے او پر

اشارہ کردیاہے۔

اس میں حضرت استاذی الکریم نے قرآن وسنت، اعمالِ صحابہ اور اقوال علما کی روشنی میں اہل سنت کے عقائد کا اِحقاق واثبات بھی کیا ہے جنال چہ ۲۵؍ جنوری ۱۱۰۲ء کوسنی دعوتِ اسلامی کے زیراہتمام جھولا میدان ممبئ میں منعقد ہونے والے تبلیغی ودعوتی اجلاس میں ''توسل کی حقیقت'' کے عنوان سے آپ نے ایک گرال قدر علمی و تحقیقی خطاب فرمایا جواسی مجموعے کے صفحہ ۲۱۲سے صفحہ ۲۳۸ تک کل پجیس صفحات پر پھیلا مواہے۔

اس میں آپ نے دلائل وبراہین سے ثابت فرمایاہے کہ انبیاواولیاکووسیلہ بنااوران سے استمداد کرناجائز ہے ساتھ ہی مخالفین کے استدلالات کا سنجیدہ وستحکم ردوابطال بھی فرمایاہے۔

''اولیاءاللہ کی شان'' کے عنوان سے ایک مخضراور جامع ومعلومات افزا خطاب بھی دعوت مطالعہ دے رہاہے۔

بھی دعوت مطالعہ دے رہاہے۔ عظیم شخصیات میں امام اضم ابوحنیفہ، بحرالعلوم علامہ عبدالعلی فرنگی محلی، سراج الہند شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی، اعلیٰ حضرت امام احمد رضابر بلوی اور مفتی اضلم ہند علیہم الرحمة والرضوان پر وقیع اور معلوماتی مضامین بھی اس مجموعے کی قدر وقیمت میں اضافہ کرتے ہیں۔

ہے ۲۲ رمارچ ۱۳۰ ء کوبارہ دری، قیصرباغ، لکھنو میں "امام اظم الوحنیفہ سیمینار وکانفرنس" کاانعقاد ہوا اس میں آپ کادیا ہوا خطبہ صدارت اس مجموعے کے صفحہ ۱۹۱رسے ۲۰۴ر تک پھیلا ہواہے اس میں آپ نے ثابت کیا ہے کہ امام الوحنیفہ وہلائے ماکارسے ۲۰۴۰ میں اور نہیں بلکہ غیر مسلموں پر بھی ہے کیوں کہ انھوں نے اس وقت کی وسیع وعریض خلافتِ اسلامیہ میں ہرایک کے لیے حدیں مقرر کیں اور ہرایک کواس کاحق وانصاف دلایا۔

نواے دل کے العام فرنگی محلی سیمینار" کے العام فرنگی محلی سیمینار" کے کم فروری کا ۲۰ء کو پیرا کنگ شیمینار" منعقد ہوااس میں آپ نے جو خطبۂ صدارت پیش فرمایاوہ اس مجموعے کے صفحہ ۴۰۰۸ سے ۳۲۳ تک پھیلا ہواہے۔

اس میں آپ نے لکھا ہے کہ بحرالعلوم صرف معقولات ومنقولات کے ہی شاور نه تھے بلکہ جام طریقت ومعرفت ہے بھی سرشار تھے۔ان کی ژرف نگاہی اور دقیقہ رسی اقران واخلاف میں ایک مسلمہ حقیقت ہے۔

بحرالعلوم اوران کالوراخاندان اسی مسلک فکر واعتقاد سے وابستہ تھا جسے اہل سنت وجماعت کے باعظمت نشان سے بیجاناجاتا ہے۔اس کا ثبوت حضرت بحرالعلوم کے اس طویل عربی اقتباس سے فراہم ہو تاہے جوفن منطق کے معروف رسالہ ''قطبیہ'' پر میر زاہد ہر وی کے حواثثی کے تحشیہ میں ہے۔اس کے خاص خاص نقاط درج ذیل ہیں: (۱) تنزيه باري تعالى(٢) حضور ﷺ كونبوت اس وقت حاصل ہوئي جب حضرت آدم ﷺ الیّالله جسم وحان کی درمیانی منزل میں تھے (۳) حضور کوان کے رب نے وہ علوم عطافرمائے جن کاایک حصہ علم ماکان ومایکون ہے (۴) رسول اللہ ﷺ اللّٰہ ا كالثيل ونظيرنه ماضى ميں پيداہوانه ستقبل ميں پيدا ہوگا،خلق ميں كوئي ان كا ہم سرنہیں(۵)وہ خاتم انبیا ہیں(۲)وہ حوض کو تراور مقام محمود والے ہیں۔

اس کے بعد تمام صحابۂ کرام، اہل بیت عظام، اہل بیت کے فرد عظیم سرکار غوث عظم اوراولیاے کرام کے بارے میں اہل سنت کے اجماعی موقف کی تائید اوران سے اینے حسن عقیدت و محبت کا اظہار ہے۔

🖈 ساار فروری ۱۲-۲ء کوخانقاهِ قادریه ابوبیه پیراکنک ضلعشی نگریوبی میں سراج الهند حضرت شاه عبدالعزيز محدث دہلوی رسیسے کی حیات وخدمات پرایک سیمینار کا انعقاد ہوااس کے مختصر خطبۂ صدارت میں آپ نے حضرت سراج الہند کی دینی، علمی اور عملي خدمات كاتعارف ان حامع جملوں ميں فرمايا: «سراج الهند كي خدمات كادائرہ

پورے برصغیر کو محیط ہے۔ انھوں نے درس و تدریس، تصنیف و تالیف، تزکیہ وارشاد اوروغط و خطاب چاروں طریقوں سے دین وعلم کی خدمت اورووام وخواص کی فکری، قلبی اور عملی تربیت میں کارہائے نمایاں انجام دیے ہیں۔ ان کے مواعظ حسنہ سے ایک جہان، فیض یاب ہواہے اوران کی تصانیف آج بھی اہل علم کی دست گیری اور مشکل کشائی کرتی ہوئی نظر آتی ہیں "۔

آج برصغیر میں جو بھی علما و فضلا ہیں تقریباً بھی کاسلسلۂ تلمذخوصاً تلمذفی الحدیث کسی نہ کسی کے درمیان ان کے امتیاز کے لیے کافی ہے۔

﴿ الجامعة الاشرفيه كى جماعت سابعه كے طلبه ١٩٨٨ء سے ہرسال با قاعدہ"يوم مفتی اظم ہند" كالعقاد كرتے ہيں۔ حضرت الاستاذ نے ١٩٨٨ء كے يوم مفتی اظم مند كے موقع پرجشن يوم مفتی اظم ہند كے عنوان سے جوخطاب فرمايا اس ميں فرمايا: يہ جشن، شہزادہ امام اہلِ سنت، تاج دارِ اہلِ سنت حضور مفتی اظم ہند سے الجامعة الاشرفيه كی وابستگی كی روشن دلیل ہے خصوصاً اس لحاظ سے بھی كہ اس جامعه كی بیناد اخیس كے دست مبار كہ سے رکھی گئی تھی اور درس گاہ كی بلڈنگ مكمل ہوجانے كے بعد اس كافتتا ح بھی اخیس كے ذریعہ درس بخاری شریف كے آغاز سے ہواتھا۔

حضور مفق اظم ہندقدس سرہ الجامعة الانشرفیہ سے اس لحاظ سے بہت زیادہ قریب سے کہ انشرفیہ تحریک کا انھوں نے بوراساتھ دیاجس کی واضح دلیل بیہ ہے کہ رمضان المبارک میں دارالعلوم مظہر اسلام کا جوبوسٹر شائع ہوتا تھااس میں خود حضور مفتی اظم علی المبارک میں دارالعلوم مظہر اسلام کا جوبوسٹر شائع ہوتا تھااس میں بیہ اپیل ہوتی تھی کہ علی الحرف سے خاص انشرفیہ کے لیے الگ سے بکس میں بیہ اپیل ہوتی تھی کہ "الجامعة الانشرفیہ ہمارادینی وعلمی ادارہ ہے اس کے لیے آپ حضرات تعاون کریں"۔

خدار حمت کندایں پاکبازانِ شریعت را پریاسی

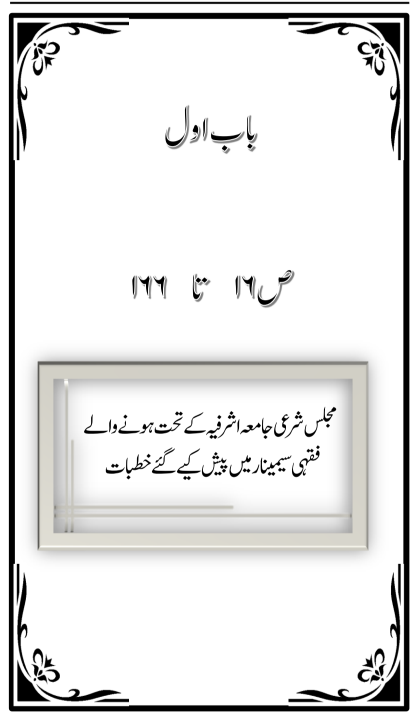
یہ اس مجموعہ خطبات کے بے شارعلمی وفکری جواہرات میں سے چند جواہر ہیں جو

آپ كے سامنے پیش كيے گئے۔

میں تمام مدارس اہل سنت کے طلبہ، فارغین،اساتذہ،دعوت و تبلیغ اوروعظ وخطابت کے میدانوں میں سرگرم داعیان کرام وخطبات ذوی الاحترام سے گزارش کنال ہوں کہ وہ اس قیمتی مجموعے کامطالعہ کرکے اس سے استفادہ کریں اور رہ نمائی حاصل کریں -----اللہ ہمیں دین حق اور مذہب اہل سنت کی تائید وحمایت کی توفیق بخشے، آمین ۔

مولانامحم جنید صاحب اساذ الجامعة الاشرفیه مبارک بور ہم شاگردان وابستگان حضرت خیرالاذکیاء کی طرف سے لائق صدمبارک باد اور ستحق صد شکر ہیں کہ انھوں نے بکھرے ہوئے قیمتی موتیوں کو یکجا کرکے کتابی شکل دیا۔۔۔۔ امید ہے کہ مولانا ہے محترم آئدہ بھی یہ قابل تحسین و تبریک کام کرتے رہیں گے۔ خداے کریم اخیس عمر دراز عطافرمائے اور خدمت دین وسنیت کی زیادہ سے زیادہ توفیق سے نوازے۔۔۔ آمین بجاہ سیدالمر سلین صلوات الله تعالیٰ و سلامہ علیہ.

محمدعارف الله فيضى مصباحي مدرسه فيض العلوم محمر آباد گوہنه، ضلع مئو



https://alislami.net

# مجلس شرعی کے دسویں فقتی سیمپیزار کا

## خطربه صرارت

سیمینار کی تاریخ: ۱۲/۱۵/۱۲/ جمادی الاولی ۱۳۲۵ ه مطابق ۱۲۰۰ جولائی ۲۰۰۴ء بمقام:شارح بخاری دارالافتا، جامعه اشرفیه مبارک بور

حضرات! فقہ اسلامی ایساعظیم سرمایہ ہے جس کے بغیر ہماری عبادت، تجارت، معاشرت کی صالح تعمیر نہیں ہوسکتی، اسی لیے ائمہ دین اور فقہاہے مجہدین نے اس پر اپنی خاص توجہ مبذول کی۔ انھوں نے احکام قرآن وسنت میں گہری نظر اور طویل غوروغوص کے نتیج میں فقہ کے اصول وقواعد وضع کیے اوران کی روشنی میں بے شار جزئیات بھی مستبط کیے۔ امام اظم ابوضیفہ وُٹی اُٹی نَٹی نے باضابطہ ایک مجلس فقہ قائم کی جس میں شرعی مسائل پر بحث ہوتی اور طے شدہ مسائل تحریر محلس فقہ قائم کی جس میں شرعی مسائل پر بحث ہوتی اور طے شدہ مسائل تحریر کرلیے جاتے اگر کسی مسلم پر بحث کے بعد بھی اتفاق نہ ہوتا تووہ اختلاف کے ساتھ درج کرلیاجاتا۔ ان حضرات کی بیہ کاؤن اتن عظیم تھی کہ دیگر ائمہ نے بھی ساتھ درج کرلیاجاتا۔ ان حضرات کی بیہ کاؤن اتن عظیم تھی کہ دیگر ائمہ نے بھی اس سے استفادہ کیا۔ امام شافعی وُٹی قُتی قُتی فر ماتے ہیں:

الناس كلهم في الفقه عيال على ابي حنيفه (١)

مگر کچھ لوگوں نے فقہ وفقہاکی پیروی سے انکار کیااور پُرِفریب انداز میں صرف قرآن وحدیث پرعمل کادعوٰی کیا۔دوسرا فرقہ اس سے بھی آگے نکلا، اس نے حدیث کابھی انکار کیا اور صرف قرآن پرعمل کامدعی ہوا۔

حقیقت یہ ہے کہ نہ فقہ کے بغیر حدیث پرعمل ہوسکتاہے،نہ حدیث

(١) "فقه مين سب لوگول كاسهاراامام ابوحنيفه بين"\_

نواے دل وفقہ کے بغیر قرآن پر عمل ہو سکتا ہے۔

تیرہویں چودہویں صدی کے عجمیوں کاکیا شار؟ صحابۂ کرام بھی فہم قرآن میں رسول کریم علیہ الصلاۃ والتسلیم کے محتاج تھے۔ اسی لیے رب کائنات نے ایک طرف امت پریہ لازم کیا کہ

وَمَ آالتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَدكُمُ عَنْهُ فَالْتَهُوا(١)

اور جو کچھ تمہیں رسول عطافرمائیں وہ لواور جس سے منع فرمائیں باز رہو۔ دوسری طرف رسول کو بیہ ذمہ داری دی کہ وہ امت کے سامنے قرآن کے مفہوم ومطلوب کوبیان کریں اورامت کوکتاب و حکمت کی تعلیم دیں۔

ارشادربائی ہے:

وَانْوَلْنَآاِلَیْكَ النِّ كَم لِتُبَیِّنَ لِلنَّاسِ مَانُوِّلَ اِلْیُهِمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ اوراے محبوب ہم نے تم پریہ قرآن اتاراہے تاکہ تم لوگوں کے سامنے بیان فر مادو جو ان کی طرف اتراہے۔

''هُوالَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ النِتِهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَ الْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبُلُ لَغِيْ ضَلَل مُّبِيْنِ '' ﴿ اللَّهُ مُلْكُمُ لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللّهُ اللّ

وہی ہے جس نے اُن پڑھوں میں انھیں میں سے ایک رسول بھیجا جوان پر اس کی آیتیں پڑھتے ہیں اور انہیں باک کرتے ہیں اور انہیں کتاب اور حکمت کا علم عطافرماتے ہیں اور بیٹک وہ اس سے جہلے ضرور کھلی گراہی میں تھے۔ اسی طرح قرآن کریم نے امت پرفقہ کی تحصیل بھی فرض کی مگریہ فرض ہرفردکے ذمہ نہ رکھا۔ کیوں کہ ہرایک کے لیے فقہ کی تحصیل یافقاہت کا حصول ہرفردکے ذمہ نہ رکھا۔ کیوں کہ ہرایک کے لیے فقہ کی تحصیل یافقاہت کا حصول

(ا)الحثرآبت کے

(۲) النحل آبت ۴۴

(۳)الجمعه آیت ۲

نواے دل ناممکن یاکم از کم سخت دشوار اور مشکل ہے۔ بعض افراد میں عقل و استعداد کی کمی ہو تی ہے، بعض کے لیے لازمی علوم وفنون کاادراک نہیں ہوتا، بعض اپنی اقتصادی ومعاشی منصروفیات کے باعث تحصیل فقہ سے قاصر ہوتے ہیں، بعض جہادیا دوسری کسی دنی وعلمی خدمت میں انہاک کے باعث فقہ میں رسوخ حاصل نہیں کر سکتے۔ اس لیے رب کریم نے جو ہندوں پرسپ سے زیادہ مہربان ہے فقاہت کی تحصیل کوفرض كفايه قرار ديا:

"وَمَا كَانَ الْنُوْمِنُونَ لِيَنْفَرُوا كَانَّةُ فَلَوْلا نَفَىَ مِنْ كُلِّ فِنْقَةٍ مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ لِّيَتَقَقَّهُوْافِ الدَّيْنِ وَلِيُنْدَرُوْاقَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوْا اِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُوْنَ ' (ا

اور مسلمانوں سے یہ توہونہیں سکتاکہ سے کے سٹ نکلیں تو کیوں نہ ہو کہ ان کے ہر گروہ میں سے ایک جماعت نکلے کہ دین کی سمجھ حاصل کریں اور واپس آکراین قوم کوڈر سنائیں اس امید پر کہ وہ بچیں۔

اس کے ساتھ عام افراد کوبہ ہدایت کی گئی:

فَسْعُلُوا اهْلَ الدِّ كرانُ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ (٢)

تواے لوگو! علم والوں سے بوچھواگر تنہیں علم نہیں۔

اس سے معلوم ہواکہ عام لوگ ہمیشہ اہل علم وفقہ سے دریافت کرنے کے حاجت مندہوں گے۔اور اہل علم وفقہ بیان رسول کے محتاج ہوں گے۔ امت كا بڑے سے بڑافقیہ حدیث رسول علیہ الصلاَة والسلام سے بے نیاز نہیں ہوسکتا۔ صدیق وفاروق اور دیگر اکابر فقہاہے صحابہ رینالنگیانی فہم احکام اور فہم قرآن کے لیے رسول اللَّديُّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ كَي حانب اور بعد مين سركاركي ارشادات كي حانب رجوع كرتيـ اس بارے میں بے شار واقعات موجود ہیں۔اسی طرح بڑے بڑے محدثین نے استناط احکام کے باب میں فقہاکی برتری کابرملا اعتراف کیا ہے۔ یہ وہ اعظم

(۱)التوبه آتت

(۲) النحل آیت ۱۹۳۰ الانبیاء آیت ۷

نواے دل رجال ہیں کہ مدعیان زمانہ ان کے سامنے پر کا ہ کی بھی حیثیت نہیں رکھتے۔ خود حدیث رسول مٹلائیا گیا ہے ثابت ہوتا ہے کہ ایسا بھی ہوگا کہ آدمی محدث ہومگر فقیہ نہ ہو۔آدمی احادیث یاد رکھتاہے،ان کی روایت کرتاہے، ان کا جو واضح معنی ہےوہ بھی سمجھتاہے مگر ان سے مزید کیا کیا احکام نکلتے ہیں ان سب کی تہ تک پہنچنے سے قاصرر ہتاہے۔

رسول الله شرفي الله المنظم كا ارشادي:

نضّر الله عبداسمع مقالتي فحفظها، ووعاها، وادّاها، فرب حامل فقه غير فقيه،ورب حامل فقه إلى من هو ا فقه منه 🗥

خدا اس بندے کو شاداب رکھے جس نے میری بات سن کرباد کی، اسے محفوظ رکھااور دوسرے تک پہنجاماکہ بہت سے لوگ ایسے ہیں کہ فقہ کے حامل وحافظ وراوی توہیں مگرخود فقیہ نہیں،اوربہت سے حاملان فقہ ایسے لوگوں کے یاس فقہ لے حاتے ہیں جوان سے زبادہ فقاہت رکھتے ہیں۔

حضرت سليمان أغمش تابعي سدنانس طالثيث جليل الشان شاگرداور احلئه ائمۂ تابعین اور تمام ائمۂ حدیث کے استاذالاساتذہ میں سے ہیں۔ان کاواقعہ امام ابن حجر مکی شافعی نے"الخیرات الحسان" میں بیان فرمایاہے --- امام عظم ابو حنیفہ ان سے احادیث کی تعلیم لے رہے تھے، اسی زمانہ میں ان کی موجودگی میں امام المش سے کسی نے کچھ مسائل دریافت کیے، انھوں نے امام ابوحنیفہ سے در مانت کیا، امام عظم نے فوراً جوابات بتائے۔امام عمش نے نوچھا آپ نے میہ جوابات کہاں سے نکالے؟ فرمایا ان حدیثوں سے جو میں نے خودآب ہی سے سی ہیں،اوروہ احادیث مع اسانیدسنادیں۔امام اعش نے کہا:

"حسبك ماحدثتك به في مأة يوم تحدثني به في ساعة واحدة،

(۱)مشكوة المصانيح ص:۵سرمجلس بركات

ماعلمت أنك تعمل بهذه الأحاديث. يا معشر الفقهاءانتم الأطباء ونحن الصيادلة، وانت أيهاالرجل اخذت بكلا الطرفين "(۱)

بس کیجے جوحدیثیں میں نے سودن میں آپ کوسنائیں آپ ایک ساعت میں مجھے سنائے دیتے ہیں۔ مجھے معلوم نہ تھاکہ آپ ان حدیثوں پریوں عمل کرتے ہیں، اے فقہ والو اہم طبیب ہواور ہم محدثین عظار ہیں، اور اے ابوحنیفہ تم نے توفقہ وحدیث دونوں کنارے لیے۔

امام اعمش سے بھی بدر جہااجل واعظم ان کے استاذامام عامر بن شراحیل شعبی ہیں، جنہوں نے پانچ سوصحابۂ کرام رہا گائی آئے کو پایا، حدیث میں ان کاپایہ اتنا بلند تھا کہ خود فرماتے ہیں: "بیس سال گزرگئے ہیں، کسی محدث سے کوئی حدیث میرے کان تک ایسی نہیں پہنچی جس کا علم مجھے اس سے زیادہ نہ ہو، گراس جلالت شان اور عظمت مقام کے باوجود فرماتے ہیں:

"انا لسنا بالفقهاء، ولكنّاسمعناالحديث فرو يناه للفقهاء من إذا علم عمل" (٢)

ہم لوگ فقیہ ومجہد نہیں،ہمیں مطالبِ حدیث کی کامل سمجھ نہیں،ہم نے توحدیثیں سن کرفقیہوں کے آگے روایت کردی ہیں،جوان پر مطلع ہوکر کاروائیاں کریں گے۔

غور سیجے ایسے جلیل الثان امام اور عظیم ترین محدث نے فقاہت اور فقہاو مجتہدین کی برتری کا کیسے کھے دل سے اعتراف کیا ہے مگر آج کل کے مدعیان مدیث جنہیں صحاح ستہ توکیا بخاری وسلم بھی ازبر نہیں اور فقاہت میں تو بالکل صفر ہیں وہ فقہ سے بے نیازی کا نعرہ بلند کررہے ہیں اور ائم کہ مجتهدین سے امت کا

(۱) تذكرة الحفاظ ج ۱، ص ۸۷

<sup>(</sup>۱) اخبار الي حنيفه واصحابه، ج:اص: ۲۷

22

نواے دل رشتہ منقطع کرکے اپنی ہوائے نفس کا متبع بنانے کے دریے ہیں۔والعیاذ بالله۔ حالال که امام سفیان بن عیبینه متوفی ۱۹۸ھ فرماتے ہیں:

"الحديث مضلة الاللفقهاء"

ترجمہ-لین غیرفقیہ کے لیے حدیث گراہی کی جگہ ہے

نقلِه عنه الإمام ابن الحاج المكي في المدخل<sup>(۲)</sup>

سود کی حرمت قران مجید میں منصوص ہے، مگر قرآن میں جس قدر مذکورہے صرف عربیت اورزبان دانی کے سہارےاس سے سودکی حقیقت کاادراک ناممکن ہے۔ اشابے ستہ سے متعلق حدیث پاک نے حقیقت سود کا پتادیا، مگران جھ چیزوں کے ماسوا اشیا کاحال کھر بھی مخفی رہا، اسے مجتہدین کرام نے اینے اپنے اجتہاد ونظر کی روشنی میں واضح کیا،اس کے بعدامت کو عمل کی راہ ملی۔

اس اجمال کی قدرے تفصیل یہ ہے کہ قر آن فرماتاہے:

° وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّهُ الرَّلُوا

اوراللہ نے بیع کوحلال کیااور رباکو حرام کیا۔

لغت میں "ربا" کامعنی زیادتی ہے اگر مطلق زیادتی حرام ہوتو بے شار جائز يعين بھی حرام تھہریں گی مثلاً:

ا- ایک تولہ جاندی سے دس کیلوغلّہ خریدنا۔

۲-ایک توله سونا کے عوض ۲۵ر تولے جاندی لینا۔

ساایک صاع گیہوں کے بدلے دوصاع جو یاجاول خریدنا۔

ہے۔ایک کیلو تھجور کے بدلے دس کیلوام و دخریدنا۔

۵-ایک کیلو پیتل سے دس کیلو لوہا خریدنا۔

(۲)الفتاوي الحديثييه

(٣) حاشيه اقامة القيامة

(۱) ۱۸ البقره ۲۷۲

نواے دل ان سب میں کھلی ہوئی زیادتی موجودہے گر کوئی نہیں کہ سکتاکہ یہ بیعیں حرام وناجائز ہیں، پھرزیادتی کامطلب کیاہے ؟اوروہ کون سی زیادتی ہے جواللہ نے حرام کی؟ قرآن سے اس کی صراحت ووضاحت کوئی نہیں دکھا سکتا۔ حدیث یاک اس بارے میں کچھ رہنمائی کرتی ہے۔رسول اللہ ﷺ کُارُ ارشاد فرماتے ہیں:

الذهب بالذهب والفضة بالفضة والبّربالبرّ والشعير بالشعير والتمر بالتمر والملح بالملح مثلا بمثل يدابيد، فمن زاد أو استزاد فقد أربي، الآخذ والمعطى فيه سواء، رواه مسلم عن ابي سعيد الخدري--- وفي رواية عبادة بن الصامت فإذا اختلفت هذه الاصناف فبيعوا كيف شئتم إذاكان

اس حدیث پاک میں صرف چھ چیزوں کابیان ہے: سونا، چاندی، گیہوں، جَو، کھجور، نمک۔اگرایک صنف کواسی صنف کے عوض بیجاتودونوں جانب برابر برابرر کھنا ضروری ہے، اگرایک طرف زیادتی ہوگئ توبیہ زیادتی ربااور حرام ہے، لیکن، اگرصنف بدل می مثلاً سونے کوجاندی سے بیجاتو کتنی ہی کمی بیشی ہوحرام نہیں اگردست بدست معاملہ ہو۔

ان چیزوں کامعاملہ توحدیث سے معلوم ہو گیالیکن ان کے علا وہ دوسری چزوں کا معاملہ کس صورت میں سودہوگا کس صورت میں نہ ہو گا یہ معلوم نہ ہوا۔ مثلاً ایک خصی کوبکری کے تین بچول کے عوض بیجا،ایک قیمتی پتھر کورس معمولی پتھروں کے عوض لیا، ایک درخت چنددر ختوب کے بدلے بیچا، ان سب میں بھی زیادتی ہے مگر جائز ہے باناجائز؟کوئی بھی شخص ان احادیث یا دیگر احادیث کے صریح الفاظ میں بقیہ ساری چیزوں کا حکم دکھانے سے قاصرہے، اسی کیے سیدنافاروق اعظم وَنَالِعَالُے فِه فرمایا:

"ان أخرمانزلت آية الربوا، وإن رسول الله عَيْكَ قُبض ولم

(۱) سيجيسلم باب الصرف، ح١٥٨٨

يفسر ها لنا، فدعو االربواو الربية "رُواه ابن ماجة والدارم, () یے شک آیت رہا آخر میں نازل ہوئی اوررسول اللہ ﷺ اُلیّا اُلیّا اس کی توری تفصیل وتفسیر ہمیں بتانے سے پہلے ہی دنیاسے تشریف لے گئے۔ توجوسود ہے اورجس میں سود کاشک ہے دونوں جھوڑ دو۔

بيه سيدنافاروق عظم خِلاَفِيَّةُ كارشادىي،وه بقيه چيزول ميں سودكي صورت واضح نہیں کررہے ہیں،ایک اسلم طریقہ بیان فرمارہے ہیں،کہ جہال کھلا سود ہے اسے تو حیور ناہی ہے جہال معاملہ واضح نہیں ہورہاہے اور سود کا شبہہ ہورہاہے

لیکن کہاں کہاں سود کاشبہہ متحقق ہے، اس کی تعیین بھی سب کے بس کی بات نہیں، اب امت کاعمل کیاہو، اس پر ائمہ مجتہدین نے اپنی خداداد بصیرت وفقاہت سے غور کیااور سجی حضرات نے یہ سمجھاکہ حدیث رہامیں جو حرمت کا تھم مذکور سے ضرور اس کی کوئی علت ہے، اگروہ علت دریافت ہوجائے توہر چیز کامعاملہ واضح ہوجائے گا۔ جہاں رہا کی علت موجود ہوگی وہاں زبادتی حرام ہوگی، جہاں علت نہ ہوگی وہاں حرمت نہ ہوگی۔

امام عظم وطلنك ني فرماياوه علت قدروجنس ہے۔امام مالک نے فرمایا طعم وادخار ہے۔امام شافعی نے فرمایا طعم و ثمنیت ہے۔امام احمد کا قول اشہر،امام عظم کے موافق ہے۔

پھر ہرامام نے اپنی دریافت کردہ علت کی روشنی میں دیگر اشاکے احکام بان فرمائے اوران کے متبعین اس پر کاربند ہوئے۔

ایسانہیں کہ ہر امام نے محض اندازے سے ایک علت متعین کرلی،نہیں بلکہ ہر ایک کے سامنے کچھ دلائل وشواہدہیں جن کی روشنی میں ان کی ایک راے

(۱)مشکوة ص ۴۸۹مجلس بر کات

70

نواے دل قائم ہوئی۔ تفصیل ہر مذہب کی مبسوط کتب فقہ میں ہے۔

یہ بھی واضح رہے کہ ائمہ کا اجتہاد وہیں کار فرماہو تاہے جہاں صریح آیت یا حدیث مااجماع سے کوئی حکم دربافت نه ہواور به بھی اس لیے که جو حضرات شرائط اجتہاد کے جامع ہوں ان کے لیے قرآن وحدیث سے اجتہاد کی اجازت ہے، بلکہ یہ ان کافرض منصی ہے کہ خداکی عطاکردہ فقاہت سے وہ نصوص کتاب وسنت میں پوشیرہ احکام کومنکشف کریں۔

ر مالیہ کہ ان حضرات کے نتائج اجتہاد میں اختلاف کیوں ہوتاہے تواس کے کئی اساب ہیں۔ایک تو وہی کہ جب متعدد حضرات کسی عام معاملے میں بھی غور کرتے ہیں تواکثر وبیشتران کے رجحانا ت مختلف ہوتے ہیں۔ اس کے علاوہ اصول اجتہاد کا فرق،ہرایک کوچاصل ہونے والے قرائن وشواہد میں فرق، نکتیرُ نظر کااختلاف متعدّداساب ہیں۔لیکن یہ قدر مشترک ہےکہ ہرمجتہد کی کاوْں پورےاخلاص اور حق جوئی کے ساتھ یہی ہوتی ہے کہ جو حکم تقاضامے شریعت کے مطابق ہواسے دریافت کریں اوراس پر کار بند ہوں۔اس کاوش کے سب وہ الله کی جانب سے اجراور امت کی حانب سے ادابے شکر کے مستحق ہوتے ہیں۔ آج اگرچه کوئی جامع شرائط اجتهاد نه رها بلکه فقهی اصطلاح میں جنمیں "اصحاب تمیز" کتے ہیں وہ بھی مفقود ہیں لیکن امت کی رہنمائی آج بھی علاہے دین کا فرض منصی ہے خصوصاً نویبدا مسائل کی نوعیت کو سمجھنا اور کتب فقہ میں منصوص مسائل کی روشنی میں ان کے احکام دریا فت کرنا عصر حاضر کا بہت ر چیلنے ہے۔اسی چیلنے کااحساس کرتے ہوئے جامعہ اشرفیہ میں مجلس شرعی کا قیام عمل میں آیا اور مذا کرات کے انعقاد کا سلسلہ جاری ہواتاکہ جوکام انفرادی طور پر سخت دشوار اور گرال بار ہے علمائے کرام کی قوت اجتماعی اور تعاون باہمی سے آسان ہوسکے۔

نواے دل رب کریم اس راہ میں علماے مخلصین کی کا وشیں بار آور فرمائے اور ان پر فقاہت وبصیرت کے دروازے کشادہ فرماگران کے فیضان کوعام و تام کرے۔ وماذالك عليه بعزيز.وهو حسبناونعم الوكيل.وصلى الله تعالى وبارك وسلم على حبيبه الأشرف الأعلم وعلى آله وصحبه أولى الفضل والفيض والجود والعطاء والكرم.

مجلس شرعی کے گیار ہویں فقہی سیمینار کاخطبہ صدارت سیمیناری تاریخ: ۱۸ر۱۹ر ۲۰ر صفر ۲۹/۱۱ه مطابق ۲۹ر ۳۰ر ۱۳۲۰ مارچ ۲۰۰۵ء بمقام: سیمعاشق شاہ بخاری مسجد بالاگلی چار نل ڈونگری ممبئ

\_\_\_\_\_

حضرات! اس سے قبل مجلس شرعی کے دس سیمینار مبارک بور کی سرزمین پر الجامعۃ الاشرفیہ کے اندر منعقد ہوئے اور علما ہے کرام کی مسائی جمیلہ کے نتیج میں کامیابیوں سے ہمکنار ہوئے اب یہ گیار ہواں سیمینار عروس البلاد ممبئ کی سرزمین پر منعقد ہورہا ہے۔ خدا کا شکر ہے کہ اس شہر میں دین سے والہانہ محبت رکھنے والوں کی بھی ایک بڑی تعداد موجود ہے۔وہ خیر کی راہ میں اپنی وسعت کے مطابق ہرقسم کی قربانی پیش کرنے کے لیے تیار رہتے ہیں۔رب تعالی ان کے نیک ہرقسم کی قربانی پیش کرنے کے لیے تیار رہتے ہیں۔رب تعالی ان کے نیک جذبات کوسلامتی و توانائی بخشے ، آخیس دارین کی برکتوں سے نوازے اور مصائب و قانات کے سایے ان سے دور سے دور تر رکھے۔

حضرات! انہی اہل محبت میں مولانا شاکر علی رضوی اور ان کے رفقاہے کار بھی بیں جضوں نے مجلس شرعی کی افادیت کے ساتھ اس کی مشکلات کا بھی اندازہ کیا اور سیمینار کے انعقاد وانتظام میں اپنا بیش بہا تعاون پیش کیا۔ یہ بھی ان کا امتیاز ہے کہ مجلس شرعی کے سر پرست حضرت امین ملت وام ظلہ یا عزیز ملت زید کرمہ یا راقم الحروف نے اس بارے میں ان سے کوئی بات نہ کی بلکہ انھوں نے خوداحساس کیا کہ:

یہ بزم ہے ہے یاں کو تاہ دستی میں ہے محرومی جو بڑھ کرخود اٹھالے ہاتھ میں مینا اس کا ہے بہرحال ہم ان کے شکر گزار ہیں اور آپ حضرات کا بھی شکریہ ادا کرتے

نواے دل ہیں کہ اہم فقہی موضوعات پر آپ نے اپنی فکری وقلمی توانائیاں صرف کیں اور مذاكرہ ومباحثہ كے ذريعه تنقيح اور فيصله كى منزل تك پہنچانے كے ليے اس سرزمين پر تشریف لائے یقیناً حل ِ مسائل کے لیے آپ حضرات نے بڑی کاوش کی ہے۔ مزید برال مذاکرات میں شرکت کے کیے سفر کی صعوبت بھی برداشت کی ان مشقتوں کابدل ہمارےبس سے باہر ہے رب کریم ہی اس کی جزا عطافرمانے وا لا ٦-ان الله لا يضيع اجر المحسنين.

#### مجلس نثری کے بار ہویں فقہی سیمینار کاخطبہ استقبالیہ منعقدہ ۲۲۷/رجب ۲۲۹اھ مطابق ۳۰/۱۳/اگست۲۰۰۵ء بمقام:امام احدر ضالا بریری، جامعہ اشرفیہ، مبارک پور

, , ,

نحمده ونصلي على رسوله الكريم

میں بھی حضرت عزیز ملت کے اتباع میں آپ تمام حضرات کوخوش آمدید کہتاہوں۔آپ حضرات کی تشریف آوری ہمارے لیے باعث مسرت بھی ہے اور باعث خیر وبرکت بھی، اس لیے کہ آپ حضرات شرعی مسائل کے سلسلے میں غوروخوض کرنے اور فیلے تک پہنچنے کے لیے تشریف لائے ہیں۔ میں نے تقریبا ایک ہفتہ پہلے سبھی موصولہ مقالات پڑھےاور اس سے پہلے ممبئی میں جو سيمينار ہواتھااس سے متعلق جومسائل اور مقالات تھے وہ بھی بالاستیعاب پڑھے۔ میں نے یہ محسوس کیاکہ ہمارے نئے علاے کرام میں بھی تلاش وجستجو اور تحقیق ولفحُّص کے ساتھ ساتھ راہے قائم کرنے اور کسی فیصلے تک پہنچنے کاملکہ پیدا ہودیا ہے، مجلس شرعی کے توسط سے یہ وہ کام ہورہاہے جودرسگاہ میں نہیں ہویا تا ہے، ابھی مصنوعی سیّارہ کے ذریعہ رویت ہلال کے تعلق سے جومقالات میں نے دیکھے تو ان میں بڑی اچھی کاؤں نظر آئی۔ ہلال کیاہے، ہلال کیسے بنتاہے اور جاند کی مختلف منزلیں کیاہوتی ہیں،روزانہ کتنی وہ سیر کرتاہے، کتنے ڈگری وہ روزانه طے کرتا ہے اورایک دوراس کا کب مکمل ہوتاہے، یہ سب علم ہایت کی چزیں ہیں کیکن ان حضرات نے ساری چیزوں کو تلاش کیااوراس سلسلے میں ہیئت كى كتابين مثلا تصريح، شرح جيميني اور حضرت ملك العلما كارساله توضيح الا فلاك جوابھی قلمی سے اور حضرت مفتی افضل حسین صاحب کی کتاب پیر سب ان

نواے دل موضوع پر گفتگوہوتی تھی تو عموماً حضرات نے دیکھیں۔اس سے پہلے جب اس موضوع پر گفتگوہوتی تھی تو عموماً لوگ خالی الذہن معلوم ہوتے تھے اور یہ بتانا ان کے لیے مشکل ہوتاتھاکہ جاند کسے بنتا ہے،کسے دور مکمل کرتاہے اور روزانہ کتنی اس کی سیر ہوتی ہے،یہ ساری چزیں ان کے لیے اجنبی اور برگانہ معلوم ہوتی تھیں لیکن جب ایک شرعی مسکلے کے تعلق سے تلاش وجنتجوانھوں نے شروع کی ہے تواس سلسلے کی جتنی بھی ضروری معلومات تھیں وہ سب انھوں نے بہم پہنچایئیں اوران کواپنے مقالات میں قلم بند بھی کیا۔

سیٹلائٹ ایک نئ ایجاد ہے۔ مگردومقالوں میں نئی سائنسی کتابوں کے حوالے سے اس پر بھی مفد گفتگونظر آئی، ایک مقالے میں اس کی معلومات رسانی کے وسائط ومراحل کا تجزبہ کرتے ہوئےرویت ہلال کے باب میں اس کی اطلاع کامشکوک اور غیر قطعی ہوناخودسائنس کی روشنی میں ثابت کیا گیا ہے۔ یہ حامعہ اشرفیہ کے ایک نو عمراساذ کی کاوٹل ہے۔

مبئی کے سیمینارمیں ایک موضوع یہ تھاکہ صفاومروہ کی سعی اگر حیوت سے ہوتو جائز سے بانہیں ؟۔اس سلسلے میں ایک سوال یہ پیش ہواتھاکہ ماضی میں صفاو مروہ کی اصل بلندی کتنی تھی ؟ کہاں سے اس کی ابتداہوئی تھی اور چوٹی کہاں تک پہنچی تھی؟۔یہ ایک جغرافیائی مسئلہ تھا، اس کاذکر تاریخ اور آثار کی کتابوں میں کم ہی ملتاہے۔لیکن میں نے دیکھاکہ بیشتر حضرات نے اس سلسلے میں جستجوی۔ اصل بلندی کیاتھی، نیجائی کتنی تھی، کتناحصہ پٹ دیاہے؟ یہ سب تلاش کیا۔کہاں سے سعی شروع ہونی جاہیے؟ سعی کتنی بلندی سے مانی جائےیا نہ مانی جائے یہ تو عکم شرعی سے متعلق گُفتگو ہوئی، اس کاجواب تو دینا ہی تھا۔ کیکن جغرافیائی مسکلہ نکالنا، تاریخ، آثاراور جغرافیہ کی کتابوں کودیکھنا اور کھنگالنا یہ ایک اہم کام تھا مگر ہمارے نوجوان علمانے تلاش وجستجو کی اور بعض حضرات

نواے دل نے صاف تعیین بھی رقم فرمائی کہ سطح سمندر سے صفاومروہ کی بلندی کتنی تھی اور سطح زمین سے کتنی بلندی تھی۔اس طرح کی جشتجویقینا ہمارے لیے بہت ہی کار آمد اور باعث خیروبرکت ہے، جواس سے پہلے ان مدارس میں نظر نہیں آتی تھی بلکہ مدارس کے شب وروزوہی ہوتے کہ صبح جوسبق پڑھا ناہے اس کودیکھ لیا اوراس کےعلاوہ دنیامیں کیاہورہاہے اور کیا ہوناجاہیے اس سے کوئی سرو کار نہیں۔ ہمارے ایک ساتھی تھے میں نے ان سے کہاکہ ذرا اخبار بھی مجھی دیکھ لیا کیجے کہاکہ ارے دیکھنا اور پڑھنایہ تو میرے لیے بہت مشکل کام ہے،درسی کتاب کامطالعہ تو اس لیے کرلیتا ہوں کہ اس کے بغیر جارۂ کارنہیں۔اگریہ اندیثہ نہ ہوتا کہ صبح طلبہ کے سامنے رسوائی ہوسکتی ہے تو میں وہ بھی نہ دیکھتا۔

الغرض درسگاہوں میں عام مزاج کم ویش یہی تھالیکن اب جب میں مقالات پڑھتاہوں تو جن لوگوں سے اس طرح کی باتیں سننے میں نہیں آتی تھیں اور نہ اس طرح کامزاج پایاجا تاتھامیں دیکھتاہوں کہ ان لوگوں نے بھی جہاں تک ان سے ہوسکا ہے بوری تحقیق کی ہےاور جوابات ککھے ہیں۔اسی طرح فتاوی رضویہ سے بے تعلقی عام تھی بس جس کے ذمے فتوے کا کام سپر دہے وہ فتاوی رضوبہ،عالمگیری اور شامی دیکھے ماقی لوگوں کو اس سے کوئی سروکار نہیں جب کہ میں نے ہمیشہ یہ کہاہے کہ بغیر فتاوی رضوبہ کے مطالعہ کے کو ئی شخص عالم نہیں ہوسکتا، جولوگ بھی اس سے بے تعلق رہتے ہیں ان کے اندر سطحیت نمایاں ہوتی ہے۔ گہرائی اور گیرائی نہیں پیداہوتی۔اعلیٰ حضرت قدس سرہ کاجوانداز تحقیق ہے اور جس طریقہ سے وہ مسائل کی گھیاں سلمھاتے ہیں اور سیکڑوں برس کے مسائل جوحل نہیں ہو سکے تھے انہیں حل فرماتے ہیں اور بہت سی عبارتوں میں جو تعارض نظر آتاتھااسے دفع کرتے ہیں۔ان بحثوں کو پڑھنے کے بعد ذہن کھاتا ے غور و خوض اور تلاش و تتبع کامادہ پیدا ہوتا ہے۔اخدواستخراج کاطرز معلوم ہوتا

مسئلے سے متعلق فتاوی رضوبیہ میں جو کچھ بھی مل جاتا ہے وہ سبھی لوگ تلاش کرتے ہیں بعض حضرات کچھ زبادہ ہی تلاش کر لیتے ہیں اور زبادہ عبارتوں تک پہنچ جاتے ہیں بعض حضرات کم عبارتوں تک پہنچتے ہیں لیکن فتاوی رضوبہ ہر ایک کے مطالعہ میں ہے ساتھ ہی قدیم فقہی کتب سے بھی استفادہ بخونی حاری ہے۔ اعلیٰ حضرت قدس سرہ کی عبارتوں کو پڑھنا اوران کو بھضااوران سے استناد کرنابیہ معمول ہودیاہے۔اس کی وجہ سے میں دکھتاہوں کہ مقالات میں بھی کافی گہرائی اور گیرائی پیداہوگئ ہے ہم توبیاں درجۂ تحقیق تک تعلیم دیتے ہیں اور درجۂ فضیات تک کی تعلیم توزمانہ دراز سے ہوتی چکی آرہی ہے، لیکن جوتلاش وجستجو کامادہ ہونا جا ہے اور ذہن جس طریقے سے بحث کے لیے کھلا ہوا ہونا چاہیے وہ اس ابتدائی دور میں نہیں ہویاتا۔آدمی جب تدریس کا بھی تجربہ کرلیتا ہے تو ذہن کھل جاتاہے طلبہ سے واسطہ پڑتاہے علماسے تحثیں ہوتی ہیں اس کے بعد جب وہ کسی چیز کی جستجو میں پڑتاہے اور کسی بحث کو منزل تک لانا جاہتاہے تواس کے مطالعے کااندازاور ہوتاہے اس کی تحقیق اور جستجو کا انداز اور ہوتا ہے۔میں سمجھتا ہوں کہ مجلس شرعی کے ذریعہ بیہ وہ کام ہورہاہے جواب تک ہم درسگاہ کے ذریعے نہیں کرسکے تھے۔ جماعت کے لیے یہ بہت ہی خوش آئداور بہت ہی مفید چیز ہے۔اس کی وجہ سے بہت سے افراد پیدا ہورہے ہیں۔ورنہ خال خال مدرسوں میں خال خال علاہوتے جن کوفقہ وافتا سے شغف ہوتا۔ دارالافتاتو بہت سے مدارس میں کھلے ہوئے تھے مگر وہاں عموماً آسان سوالات آتے،زیادہ تر سوالات وراثت یاطلاق سے متعلق ہوتے،وہ بھی ایسے کہ ان کاجواب آسانی سے ہوجاتا۔

بعض دارالافتاتشیٰ ہیں جہاں ہرقشم کے مسائل آجاتے تھے اوران

نواے دل کوہر ایک پر سوجینااور غور کرنا پڑتا تھا، ورنہ عام طور پرایسے ہی مسائل آتے تھے جن کے لیے تلاش وجشجو کی ضرورت نہیں ہوتی تھی، بلکہ بعض مسائل تو ایسے ہوتے تھے جن کے اوپر بورابورارسالہ موجود ہےان حالات میں تلاش وجستجو کاجو کام ہونا جاہیے وہ نہیں ہویا تاتھا۔اب سیمیناروں میں مشکل اور نئے مسائل رکھے جاتے ہیں۔

السے مسائل جن کا صاف اور صریح طورسے جواب کتابوں میں دستیاب نہیں ہے ان مسائل کو جب پیش کیاجاتاہے اور یہ علماے کرام فتاوی رضوبہ کی روشنی میں شامی اور عالم گیری کی روشنی میں اور ہیئت سے تعلق ہے تو ہیئت کی کتابیں دیکھ کر جغرافیہ سے تعلق ہے توجغرافیہ کی کتابیں دیکھ کریا تاریخ وآثارسے تعلق ہے توان سب کو دکھ کرجو جستجو کرتے ہیں جو حل نکالتے ہیں وہ ایک نئی چز ہے اوراس کی وجہ سے کثیرافراد ایسے بیداہورہے ہیں جو ان مشکل مسائل یر ایناا ظہار خیال کرسکتے ہیں اوراین رائے دے سکتے ہیں اور کسی بھی جماعت سے یہ پیچیے نہیں رہ سکتے۔اس لیے کہ دوسری جماعت کے مقالات بھی دیکھے جاتے ہیں ان کے اندر جو بحث کاانداز ہوتاہے اور جو فیصلے کاانداز ہوتا ہے وہ بھی دیکھاجاتا ہے ان کے اندر بہت ہی سطحیت نمایاں ہوتی ہے۔

میں نےان کے بہت سے مقالات پڑھے ہیں اور فصلے بھی دیکھے ہیں لیکن مسکلہ کیاہے اور دلیل کیاہے اور پھر فیصلہ کیا ہورہائے ان سب میں کماحقہ مطابقت نہیں اور نہ ہی گہرائی اور گیرائی نظر آتی ہے۔ شخقیق وتدقیق، شیح مباحثه، صائب راے اور ججاتلا فیصلہ یہ وہ چیزیں ہیں جو صرف ہماری جماعت میں اور ہمارے علمامیں پائی جارہی ہیں، فقہی سیمیناروں کاانعقاد بہت ہی مبارک اورخوش آئند اقدام ہے جو مجلس شرعی کے ذریعے دسمبر ۱۹۹۲ء میں حضرت عزیز ملت کی ہمت اوران کے اخلاص اور ان کے جوش کی بنایر طے ہوا اور ان

یواے دل شاءاللہ تعالی میہ ہوتارہے گااس سے میہ جماعتیں جو تیار ہول گی میہ ہمیشہ ملت کی اور قوم کی خدمت کرتی رہیں گی۔ا للہ تبارک وتعالی آپ تمام حضرات کی كوششيں بارآور فرمائے اورسب كوجزاے خيرسے نوازے۔ يقيناً آپ نے تلاش وجستجو میں بڑی ہمت سے کام لیاہےاوراینی قیام گاہول پررہ کربھی کافی محنت ومشقت کی ہے،اس کے ساتھ ساتھ یہاں تشریف آوری میں بھی آپ حضرات کو زحمتوں کاسامنا کرنا پڑا ہے اور اس کے بعد جوبہال کے شب وروز ہیں اور ایک اجنبی جگہ میں رہنے کی وجہ سے جود شواری اور پریشانی معمول کے خلاف ہوجاماکرتی ہے وہ سبھی آپ حضرات کے سامنے ہوگی اگرچہ ہمارے انظام کرنےوالوں نےاینے مقدور بھرکوشش یہی کی ہےکہ کسی کو زحمت وپریشانی نہ ہولیکن بہرحال آپ حضرات کو کچھ نہ کچھ پریشانی تو ہوہی سکتی ہے۔ اور ہوتی ہی رہتی ہے اس سلسلے میں آستھی حضرات سے درخواست ہے کہ آب اس کو معاف فرمائیں گے اور دعاکریں گے کہ اللہ تبارک وتعالی بہتر سے بہترانظام کی آئندہ توفیق عطافرمائے۔خداکرے اس وقت بھی آپ حضرات کو کسی زحمت اور پریشانی کاسامنانه کرناپڑے۔لیکن یقین مانیے کہ آپ حضرات نے جو کچھ بھی صعوبتیں برداشت کی ہیں اور بردا شت کررہے ہیں اور برداشت کریں گے یہ سب خیر کی راہ میں،اللہ کے دین کی راہ میں ہے حسن نیت اور اخلاص ہے تو یقیناً ان صعوبتوں کا بھی اجر آپ حضرات کو ملے گا۔اللہ تبارک وتعالی آپ حضرات کو اپنے کرم بے پایاں سے بہرہور فرمائےاور ہم سب کوتوفیق خير سے نوازے۔ آمين- و آخر دعو انا ان الحمدلله رب العالمين.

# مجلس شرعی کے تیر ہویں فقہی سیمینار کاخطبہ استقبالیہ منعقدہ ۲۲/۲۱/۲۱ صفر ۲۲/۱۱ همطابق ۲۲/۲۱/۳۱ ماری ۲۰۰۱ء سه شنبہ تا پنج شنبہ بھام:امام احدر ضالا بریری ،جامعہ اشرفیہ ،مبارک پور

الك باردرود شريف براه ليس "اللهم صل على سيد نا محمد"

تیرہویں فقہی سیمینار کادعوت نامہ غالباً رجب ۲۰۲۱ اھراگست ۲۰۰۵ء میں جادی ہوا اورسوالات آپ حضرات کی خدمت میں جھیج گئے جن پر جوابات سام جنوری ۲۰۰۱ء تک مطلوب تصاور جوابات کچھ وقت کے اندر اور کچھ تاخیر کے ساتھ موصول ہوئے۔ پھرآپ حضرات مقررہ تاریخوں میں تشریف لائے جس ساتھ موصول ہوئے۔ پھرآپ حضرات مقررہ تاریخوں میں تشریف لائے جس پرہم آپ کاخیر مقدم کرتے ہیں اورآپ حضرات کے شکرگزار بھی ہیں۔ یقیباً آپ سربہت ساری ذمہ داریاں ہیں، بالعموم تدریس کی ذمہ داری اور مدرسوں کے سربہت ساری دمہ داریاں ہیں، بالعموم تدریس کی ذمہ داری اور اپنے قرب وجوار میں لوگوں سے دئی روابط رکھنے کی ذمہ داری، ان سب کے ساتھ ساتھ امت مسلمہ کو جو مسائل در پیش ہیں اور جن کے حل کی ضرورت پیش آتی رہتی ہے اور واضح جواب قوم کے سامنے رکھناہوتا ہے، ان کے سلسلہ میں بھی آپ اپنے قیمتی اوقات نکالتے ہیں اور ان پرغورہ خوض کرکے حیات تحریر فرماتے ہیں۔ یقیباً یہ آپ حضرات کازیر سی کارنامہ ہے جو آپ کی حیات میں شبت ہوگااور عنداللہ بھی اس کااجر ہوگا اس پرآپ سبھی حضرات مبارک بادے سے معال نامے تو کافی تعداد میں سوڈیٹھ سو حضرات کے پاس بھیج بادے میں سوڈیٹھ سو حضرات کے پاس بھیج دیے جاتے ہیں لیکن جوابات کے لیے وقت نکالنے والے اوران پر توجہ دیے باتے ہیں لیکن جوابات کے لیے وقت نکالنے والے اوران پر توجہ دیے والے حضرات کم ہی ہوتے ہیں، جیساکہ آپ حضرات کو فہرستوں سے معلوم ہورہا والے حضرات کم ہی ہوتے ہیں، جیساکہ آپ حضرات کو فہرستوں سے معلوم ہورہا والے حضرات کم ہی ہوتے ہیں، جیساکہ آپ حضرات کو فہرستوں سے معلوم ہورہا والے حضرات کم ہی ہوتے ہیں، جیساکہ آپ حضرات کو فہرستوں سے معلوم ہورہا

ہوگاکہ کسی موضوع پر چھپن ہیں توکسی پر پچاس ہیں توکسی موضوع پر بیس ہی ہیں، تو جن حضرات نے کوشش کی ہےاور وقت صرف کیاہے،وہ بہرحال مبارکبادکے ستحق ہیں، ان لوگوں کی بنسبت جھوں نے میدان میں قدم ہی نہ رکھا،خواہ مصر وفیات کی وجہ سے یامسائل کی دشواری کی وجہ سے یا اور کسی وجہ سے۔آپ حضرات نے وقت دیا،اس پر آپ شکر یہ کے بھی مستحق ہیں اور مبارک باد کے بھی ستحق ہیں، یہ سیدنالهام عظم رَ اللَّهُ عَلَيْ سے طریقہ حیلاآرہاہے کہ انھوں نے تدوین فقہ کی مجلس قائم کی، ان حضرات نے تواجتہاد سے، دلائل سے، مسائل کو حل کیا۔اب اجتهاد کی جو شرطیں ہیں وہ مفقود ہوتی حاربی ہیں، کیکن ان حضرات نے جو فقہ کی تدوین کی ہےاور کثیر فروع اور جزئیات جو جمع فرمادیےہیں ان کی روشنی میں آنے والے فقہاہر دور میں مسائل کوحل کرتے رہے اور آج بھی وہ سلسلہ حاری ہے اس طریقے پر اورانہی اصول وفروع کی روشنی میں جوبھی نئے مسائل ہوتے ہیں، ان کو حل کرنے اوران کاجواب تلاش کرنے کاکام ہوتا رہتا ہے اوران شاءالله ہمیشہ به کام جاری رہے گا۔اس سلسلے میں جن حضرات کو اللہ تبارک وتعالی کی طرف سے فقہی بصیرت عطا ہوتی ہےاور جن کواس راہ میں حدوجہد کی توفیق ملتی ہے وہ حضرات بہر حال ایک امتیازی حیثبیت رکھتے ہیں، اوراس کحاظ سے امت کے اویر ان کاگرال قدراحسان بھی ہوتاہے کہ امت کے مسائل انھوں نے حل کے۔اس لحاظ سے آب سجمی حضرات نے کوشش کی اور آب کواس لحاظ سے ایک امتیاز حاصل ہے، جو کچھ بھی آپ نے صعوبت برداشت کی ہے یقیباً اللہ کے یہاں اس کا اجر ہوگااور ہم سے خدمت میں جو کچھ بھی کو تاہی ہو، اس سلسلے میں پیشکی معذرت عرض ہےاوریہ امیدہے کہ آپ حضرات در گزر فرمائیں گےاور ساتھ ہی ساتھ اس کی نشان وہی بھی کریں گے تاکہ اس کی تلافی ہوسکے اور آئندہ اس سے بیخے کی کوشش کی جائے۔ وآخر دعوا ناان الحمدلله رب العلمین

**کے سم** 

#### تیر ہواں سیمینار صفرے۱۴۲۲ھ/مارچ۲۰۰۲ء

#### سیمینار کے مختلف مراحل اور وابستگان ادارہ کی مساعی جمیلہ

#### بسم الله الرحمن الرحيم حامدا ومصلياً ومسلماً

سیمینار کا انعقاداوراس کی کامیابی میں متعدّد مراحل ہوتے ہیں اور ہر مرحلے میں مختلف حضرات کی سرگرمی اوردل چیسی کار فرماہوتی ہے۔ ناظرین کی آگاہی کے لیے یہاں اجمالاً ان مراحل اوران سے متعلق حضرات کا تذکرہ مقصود ہے تاکہ اہل نظر سب کی خدمات سے آگاہ ہو کران کے لیے دعائے خیر کریں اور انحیں این قدردانی اور ہمت افزائی سے نوازیں۔ مجلس شرعی اپنے تمام معاونین اور کارکنان کاشکریہ اداکرتی ہے اوردارین میں ان کی سعادت وفیرز مندی کے لیے دعاجمی کرتی ہے۔ رب کریم سب کوان کی امیدوآرزو سے زیادہ اور فضل و اعلیٰ جزاؤں سے نوازے۔

ا-سیمینار کی پہلی کلید توجامعہ اشرفیہ کے سربراہ اعلیٰ دام ظلہ اورار کان انظامیہ ہیں، جضوں نے پیچیدہ مسائل میں قوم کی دینی وشری رہنمائی کی ضرورت کا حساس کیااوراس کے لیے دمجلس شرعی "قائم کرکے اس کے مصارف کے انتظام کی ذمہ داری قبول کی۔

ارکان سے شروع ہو تاہے جو حل طلب مسائل پرغور کرکے ان کا انتخاب کرتے ہیں اور چند مسائل بطور عنوان مقرر کرکے ان پر مذاکرات منعقد کرنے کافیصلہ کرتے ہیں اورا گلے مراحل کو کامیابی سے ہم کنار کرنے کے لیے اپنی نشستوں میں ذمہ داریاں تقسیم کرتے اور

3

۔ کاموں کا جائزہ لیتے رہتے ہیں۔

معوتیسرامرحلیہ سوالات کی ترتیب کا ہوتاہے۔ناظرین حانتے ہیں کہ یہ سوالات دارالا فتامیں آنے والے سوالات کی طرح نہیں ہوتے جن میں عموماً سائلین ٹوٹے پھوٹے لفظوں میں کچھ بھی پوچھ ڈالتے ہیں، بعض تو یہ بھی غور نہیں کریاتے کہ مفتی ان جملوں سے میرامدعااور واقعے کی صحیح صورت بھی سمجھ پائے گامانہیں۔بس کچھ سوالیہ جملے لکھ کربھیج دیناکافی سمجھتے ہیں، بعض لمے چوڑے قصے لکھ ڈالتے ہیں اور جو خاص محل سوال اور مقامِ نظر ہوتاہے وہ مبہم بلکه تاریک ره جاتاہے۔

مجلس شرعی کے سوالا ت میں مسلہ کی دشواری اور ضحیح نوعیت کی تعیین کے ساتھ جواب کی صورتیں بھی ظاہر کی حاتی ہیں، بھی فقہی جزئیات بھی کثرت سے درج کردیے جاتے ہیں۔ کم از کم فقہی کتابوں اوران کے ابواب و فصول کی نشان دہی تو ضرور کردی جاتی ہے۔ یہی عبارات واشارات بیش تر مقالات کے لیے ماخذ اور رہنما بنتے ہیں۔اس لیے سوالات کی تر تیب فقہی دقت نظر اوروسعت مطالعہ کی طلب گار ہوتی ہے،جس سے عہدہ برآ ہوناسب کے لیے آسان نہیں۔

۔ ۴- چوتھامر حکیہ سوالات کی کتابت، تصبیح، مندوبین کے بہاں قابل اعتاد ذریعہ سے تر سیل، پھر مندوبین سے برابر را بطے اور تقاضے اور ان سب کا رکارڈ ر کھنے کاہوتا ہے،جو تھوڑاسا علمی اور زیادہ انتظامی اور دفتری نوعیت کا کام ہے مگربڑی ذمہ داری کاہے،ذراسی غفلت اور بے توجہی ہوگئ توبہت سی شکامات کادروازہ کھل جاتا ہے۔رب تعالی مجلس کے دفتری امور کے ذمہ داروں کو بھی سلامت روی پراستقامت بخشے اور آسیب روز گارسے محفوظ رکھے۔ ۵-یانچوال اور برااہم ما ایک طرح سے، سب سے اہم مرحلہ نتیجہ خیز

**ن**واے دل

غور کرنا مجیح اندازے استخراج کرنا، مناسب اور مقہم انداز سے آداب زبان وبیان کی روری رعایت کے ساتھ قید تحریر میں لانا اوران سب کے لیے اپنی مصروفیات کے بیش قیمت او قات سے خاطر خواہ وقت نکالنا ایک مندوب کے لیے بڑی سخت آزمائش کامرحلہ ہوتاہے،جس میں کامیابی چندہی خوش نصیبوں کوحاصل ہوتی ہے۔اور ان کے سہارے مسائل امت کی کشتی ساحل مرادسے ہم کنار ہوتی ہے۔رب کریم انہیں مزید ہمت وتوانائی، توت فکروفہم، صلاحیت افہام و تفہیم،رسوخ علم اور ثبات قلم سے نوازےاور ان کے اَمثال زبادہ کرے۔ ۲روکے- مقالات کی دست مانی، ترتیب وصول کے ساتھ ان کے اندراج، بعض ناصاف یابے سائز مقالات، یاتھوڑے مضمون اور زیادہ جگہ پر تھیلے ہوئے مقالات کی از سرنوتبیض پھر صفحات کی سلسلہ وار نمبرنگ فہرست سازی، فوٹو کالی، اس کی صحت وصفائی کی نگرانی، حداحداننتشر اوراق کی صحیح ترتیب وشیرازه بندی اور اس کے لیے مسلسل تگ ودو، شانہ روز محنت وسرگری کے مرحلے سے گزرنے کے بعد ہر موضوع کے مقالات کی تلخیص اور ان کاعطر تحقیق کشد كرنے كا ہوتاہے۔ اس كے ليے تمام مقالات كا بنظر غائر مطالعہ، ہر گوشے سے متعلق مقالیہ نگار کے موقف کی تعیین،اس کی دلیل واستدلال کا احاطہ، مقالیہ نگاروں کے درمیان نکات اختلاف اور مقامات اتفاق کی تحدید، پھر کم سے کم مگرواضح اور ناقابل شکایت عبارت میں ہرایک کے موقف ومدعا اور ماخذودلیل کابیان ضروری ہوتاہے۔ پھر یہ بھی بتانا ہوتا ہے کہ ان مقالہ نگاروں کی تحقیق سے کتنے امور پراتفاق ہوگیا اور کتنے امور پراختلاف باقی ہے، جس کے نتیج میں فیصلہ کن مباحثہ ومذاکرہ کی ضرورت ہے۔ سیکڑوں صفحات پر تھیلیے ہوئے السے پیجیدہ مباحث کی تلخیص، ہرایک کے مدعا کالے کم وکاست بیان اوراہل علم

نواے دل ودانش کی شکایت اور اعتراض سے دامن سلامت بچا لے جاناآسان کام نہیں ہوتاجو چند گھنٹوں میں چلتے پھرتے کوئی کرڈالے اوراس کاسر بھی سلامت رہ حائے،ساتھ ہی مجلس کی نبھی گلوخلاصی ہوجائے۔اس کا احساس کم از کم سیمینار کے مندوبین اور ذی علم مشاہدین کوضرور ہوگا۔ آگے قدرشناسی، ہمت افزائی اوردعاے خیر کافریضہ ہے(۲/اور کے دونوں کے لیے) ساتھ ہی جوابات مقررہ وقت پردست یاب کرانے کا بھی فریضہ ہے جس سے عہدہ برآ ہونا ہر مندوب كى زمه دارى سے۔و الله المو فق.

٨- آگھوال مرحله مقرره تاریخ اور وقت موعود پر مندویین کا استقبال، ان کی رہائش اور ضروریات کابندو بست، او قات مقررہ کے مطابق ضافت کا اہتمام، کوئی دشواری بانکلیف ہوتواس کا ازالہ، یہ ایک لمیااور مشکل کام ہے۔ جلسوں میں دس پانچ معزز علما چند گھنٹے کے لیے آتے ہیں تو اداروں کا بوراعملہ سرگرم عمل ہو جاتاہے، پھر بھی شکایت رہ جاتی ہے۔جہاں کم وبیش ایک سوانتخاب روز گار معززین بیک وقت جمع هو جائیں اور مسلسل تین دن تک ان کو کسی بھی ذہنی وبدنی الم سے بحانے اور حسب منشاسہولت فراہم کرنے کی ذمہ داری ہو وہاں انتظام کی خیتی اور عمر گی کتنی دشوار ہوگی اور کتنے افراد کی انتھک محنت اور حدوجہد کی ضرورت ہو گی تجربہ کاروں کے لیے محتاج بیان نہیں۔مگر آپ کویہ جان کر حیرت ہو گی کہ یہ سارے کام ہمارے ناظر دارالا قامہ وناظم مطبخ ماسر فیاض احمه عزیزی اینے چند اسٹاف اور درجهٔ حقیق میں زیر تعلیم دس پندرہ فاضلین کے ساتھ بہ حسن وخوتی یوری یابندی او قات کے ساتھ انجام دیتے ہیں اوراس انہاک وبے نیازی سے کہ نہ صلے کی پروا،نہ ستایش کی تمنا، کافی ہے رے کریم کی جزااور اس کا صلہ ہر صلے سے بہتر۔

9- نوال مرحله مذاکرات کی مجلسول کا ہوتاہے۔انہیں کی کامیابی سیمینار کی

نواے دل کاممانی کہلاتی ہے۔مندوبین کے علاوہ بہت سے مشاہدین بھی ان مجالس کے مناظر سے روشناس ہیں،اس لیے زمادہ تفصیل کی ضرورت نہیں، تاہم یہ اشارہ ضروری ہے کہ اس مقام پرناظم اجلاس حضرت مفتی محمدنظام الدین رضوی صدر شعبهٔ افتاالجامعة الاشرفیه وناظم مجلس شرعی کاکلیدی کردار ہوتاہے۔وہ زیر بحث موضوعات ومسائل کے علاوہ دیگر جزئیات واصول پربھی گہری نظرر کھتے ہیں اور زیر بحث مسائل پر بوری تباری کے ساتھ شریک ہوتے ہیں۔ اس لیے بیش تراختلافات ان کی تقریرو تدبیرسے بہت جلد سمٹ حاتے ہیں اور جو چند گوشے باقی رہ حاتے ہیں ان میں ہمارے ان مندوبین کی بحثیں قابل سایش نظر آتی ہیں جو مسائل پراچھی گرفت رکھتے ہیں اوراینے موقف پر پوری بصیرت اور ثابت قدمی سے گفتگو کرتے ہیں،بہاں تک کہ مسئلہ کا کو ئی ایک پہلو راجھ اور اس کی دلیل بھاری ہوجاتی ہے۔ قاریئن کوبیہ جان کر مسرت ہوگی اور حیرت بھی، کہ یہ کوئی بہت قدآور، کیم شحیم، عمر دراز اور عوام میں مشہورو معروف افراد نہیں بلکہ ان میں نصف یازیاد ہ حاکیس سال سے بھی نیچے ہیں اور کسی خاص ادارے کے گم نام کو شے میں دنی وعلمی خدمت میں مشغول، کیکن مسائل امت کی گرہ کشائی، بے نیاز مولا کی توفیق جمیل نے انہی کے ناخن تدبیر سے وابستہ کردی ہے اور وہ جس حال میں بھی ہیں رب کریم کے بے پایاں کرم کے

معترف اور شکر گزار ہیں۔ کشر الله امثالہ ہو۔ • ا-دسوال مرحلہ سیمینار کی کچھ تفصیلی کچھ اجمالی ربورٹ تیار کرنے اور شائع کرنے کاہوتائے، جسے ناظم مجلس شرعی مفتی محدنظام الدین رضوی،مدیر ما منامه اشرفیه مولانا مبارک حسین مصباحی رکن مجلس شرعی اور مولانامجد عرفان عالم مصباحی وغیر ہم سرکرتے ہیں۔ دوسال سے چوتھا اور حیطامرحلہ کل کا کل یا اکثر وبیش تر مولانا محمد عرفان عالم مصباحی کی محنت شاقیہ کاربین منت ہے۔

نواے دل درجہ تحقیق کے طلبہ اور بعض دیگر اسا تذہ بھی حسب ہمت بہت سے کامول میں معاون ومدد گارہوتے ہیں۔ رب کریم سب کوجزائے خیرسے نوازے۔ مرتبین سوالات اور تلخیص نگاروں کے اساسوال ناموں اور خلاصۂ مقالات کے ساتھ ملاحظہ فر مائیں۔

خوشی کی بات یہ ہے کہ مجلس شرعی کی کاوشوں کی اہمیت محسوس کی حارہی ہے اور اس راہ میں مالی تعاون کاشار بھی کار خیر کے تحت آگیاہے، ورنہ اس سے پہلے کارخیر کے لیے عوام کی سوچ مسجد،مدرسہ اورجلسہ وجلوس سے آگے مادائیں بائیں کہیں نہ حاتی تھی۔اگرجیہ ایسے ذی فہم اوربالغ نظر معاونین کی تعداد انگلیوں پر آسانی سے گنی جاسکتی ہے، پھر بھی رب کریم کا بے پایاں کرم ہے کہ اینے کچھ بندوں کے سینے اس طرح کے گم نام خالص دئی وعلمی کام کرنے والے افراد کے لیے کھول دیے اور دین وملت کے بہت سے اہم کام انجام پذیر ہو نے لگے۔

(الف) دسویں فقہی سیمینار کے مندوبین کے لیے مجلس برکات حامعہ اشرفه مبارک بورکی شائع کردہ تقریبًا جالیس کتب کا ایک ایک سٹ (جس میں فقه کی قدوری، شرح و قایه، بدایه وغیره، حدیث کی مؤطا،مشکات وترمذی وغیره اور دیگر کئی فنون کی اہم کتابیں شامل ہیں) حضرت امین ملت ڈاکٹر سیدالشاہ محمد امین برکاتی صاحب سحادہ مار ہرہ مطہرہ کی عنایت سے ایک باہمت اور قدر شناس معاون نے تمام شرکاومندوبین کی خدمت میں پیش کیا اور تیرہویں فقہی سیمینار میں بھی فتح القدیر کی نوجلدوں / بدائع الصنائع کی سات جلدوں/ تبیین الحقائق شرح كنزالد قائق كي سات جلدول كا سٹ پیش كما، اور شان اخلاص وبی که نه صلے کی پروا، نه سائش کی تمنا. فجز اه الله خیر ما یجز یه عباده المخلصين.

نواے دل (پ) گیار ہویں فقہی سیمینار، منعقدہ ممبئی کے تمام مصارف مولانا شاکر علی نوری کی سرکردگی میں سنی دعوت اسلامی نے برداشت کیےاور تیر ہویں سیمینار منعقدہ مبارک بور میں بھی ایک ایک عمدہ وقیمتی بنگ کاتحفہ ہر مندوب کے لیے مبئی سے بھیج دیا۔ جامعہ اشرفیہ کے دورافتادہ قدیم فاضل،بڑے مخلص وہم درد اوردنی وعلمی کاموں کے لیے یرجوش عالم مولانا محداقیال مصباحی گجراتی نے بھی اینے جزوی تعاون سے نوازا۔فارینا کمپیوٹرس مبارک بورکے مالک اعجاز بھائی نے مندوبین کوقلم پیش کرنے کی سعادت حاصل کی۔

(ج) تیر ہویں فقہی سیمینار کے دیگر کثیر مصارف کی ادائگی کے لیے جمعیت اہل سنت کرلام مبئی نے دست تعاون بڑھا مااور جناب فیضان احمداین عبدالعلی عزبزی، جناب حاوید بهائی، جناب شاهد بهائی اور مولانا حافظ شرافت حسین صاحبان نے مبارک بور آکر خود سیمینار کے انتظامات اور محالس مذاکرہ کامشاہدہ بھی کیا۔رب کریم تمام معاونین کو اپنی بے پایاں رحمتوں برکتوں اور بے کراں فضل واحسان سے نوازے، مجلس شرعی سب کاشکریہ اداکرتی ہے اور صرف معاونین مجلس ہی نہیں بلکہ جامعہ اشرفیہ اور دینی اداروں کے تمام اخلاص پیشہ وباہمت معاونین کے لیے دعاگوہے کہ رب کریم ان سب کی جان ومال، عزت وآبرو، ایمان وعمل کی حفاظت وصیانت فرمائے، تمام آفات ومصائب سے بچائے اور دارین کی سعادت وسرخ روئی اورترقی وسر بلندی سے نوازے۔

آمين يارب العالمين بجاه حبيبك سيد المرسلين وعلى آله وصحبه افضل الصلاة واكرم التسليم. واے دل

# مجلس شرعی کے چود ہویں فقہی سیمینار کاخطبہ صدارت

منعقده ۱۹ رتا ۱۲ رصفر ۲۸ ساح مطابق ۱۰ تا ۱۲ مارچ ۲۰۰۷ء

#### بمقام: امام احدر ضالا ئبرىرى جامعه انثرفيه، مبارك بور

ماہنامہ اشرفیہ کابیہ شارہ مجلس شرعی کے ''چودہویں فقہی سیمینار''سے متعلق خصوصی شارہ ہے میں ہا/تا۱۲/ارپ ہے یہ سیمینار جامعہ اشرفیہ کی امام احمدرضا لائبرریک کے جنوبی ہال میں ۱۰/تا۱۲/ارپر کے دعوبی ہال میں منعقد ہوا۔

چار موضوعات زیر بحث تھے جن میں سے تین پر مذاکرات ہوسکے اور فیصلے بھی رقم کیے گئے۔ چوتھے موضوع پر بحث کے لیے وقت نہ نیج سکا،اس لیے اسے آئدہ سیمینار کے لیے ملتوی کردیا گیا۔

جن موضوعات پر تجتیں ہوئیں اور فیصلے کھے گئے،ان کی تفصیل اگلے صفحات میں پیش کی جارہی ہے۔ شرکاکی فہرست کے بعد آپ ایک ایک موضوع سے متعلق سوالات کامتن، پھر موصولہ مقالات کاخلاصہ ملاحظہ کریں گے۔ پھر تینوں موضوعات سے متعلق فیصلوں کامتن پڑھیں گے۔

علمی موضوعات سے دلچین رکھنے والوں کوچاہیے کہ فقہی سیمینار کی روداد پر مشتمل شاروں کواپنی یادداشت میں موضوعات کی نشاندہ کی کےساتھ درج کرلیا کرلیں تاکہ وقت ضرورت ان شاروں کی تلاش اور فیصلوں کامطالعہ ہر آسانی ہوسکے۔

اس بارہمارے کرم فرمالحاج غلام رسول رضوی نمائدہ اخبار "راشٹریہ سہارا" اردو کی توجہ اورول چیپی کے باعث سیمینار کی خبریں اور پھے فیصلے اجمالی طور پر مذکورہ اخبار میں بھی بروقت اثناعت پزیرہوتے رہے اور قارئین کی آگاہی اور مسرت وسکون کاسبب بنے۔اس تعاون پرہم موصوف کے شکر گزار ہیں اور آئدہ بھی دل چیپی اور توجہ کی امیدر کھتے ہیں۔ انشاء اللہ تعالی جلدہی ایک اجمالی ربورٹ کے ساتھ فیصلے چند ماہ ناموں میں بھی شائع ہوں گے تاکہ ہر طلقے کے قارئین کم از کم فیصلوں سے باخبرہ وسکیں۔ان رسالوں کا بھی ہم پیشگی شکریہ اداکرتے ہیں۔واللہ ولی الجزاء وھو خیر ناصر و معین.

سیمینار کتنے مراحل سے گزرتاہے اور ہر مرحلے میں کتنے ارباب ہمت کی مخت وجال فشانی مجلس کی شریک وغم گسار ہوتی ہے،اس کی تفصیل میں گزشتہ

نواے دل سے متعلق انٹرفیہ کے خصوصی شارے میں رقم کر دیکا ہوں۔سب کا عادہ تو شایدِ مناسب نہ ہو لیکن حسب سابق اس بار بھی مندوبین کی نوک جھونک اور "بخاتى"كوديكه كرايك دل چسب قصه بارباريادآيا،وه ميس يهال ذكر كرناچاهتا هول: اساب ستہ کے موضوع پرمذاکرات ہورہے تھے۔فقہ کی اصطلاح میں ضرورت اورحاجت کامفہوم الگ الگ ہے،جھےیوں بتایا جاسکتاہے کہ فقہا "ضرورت" کامطلب یہ بتاتے ہیں کہ اس کے بغیر کام نہیں چل سکتااور مجبوری کی حالت در پیش ہےاور "حاجت" کے معنی یہ کہ اس کے بغیر بھی کام ہو سکتا ہے مگر سخت دشواری اور مشقت سے ہو گا۔اسی سے متعلق فقہاکے نزدیک ایک قاعدہ یہ ہے کہ "حاجت مجھی ضرورت کی منزل میں اتراتی ہے" اس یرسیمینار میں یہ سوال پیش آباکہ حاجت کب ضرورت کی منزل میں اترتی ہے؟ اس كاجواب بہت مشكل تھا--- شارح بخارى حضرت مفتى محمد شريف الحق امجدی عَالِیْ مُنْ موجود تھے۔ انھوں نے اپنے وسیع مطالعے اور طویل تجربے کی روشنی میں بہت معقول جواب دباجس سے یہ تعیین ہوجاتی تھی کہ حاجت ک بہ منزلہ صرورت شار ہوتی ہے۔ مگر نوجوان علما ہر طرف سے بول پڑے کہ اس يركوئي حواله پيش فرمائين اس مطالع يرحضرت ناراض نه ہوئے بلكه مسرت کااظہار کیااور فرمایا دھمجھ جیسے سن رسیرہ اور تجربہ کارکے بیان پر بھی آپ لوگوں نے حوالے کا مطالبہ کردیا،اس سے مجھے خوشی ہوئی اور یہ اطمینان ہوا کہ آپ لوگ کسی کی شخصیت سے مرعوب ہونےوالے نہیں بلکہ ہرچیز کودلیل اور محقیق کی روشنی میں جانچنا اور پر کھنا چاہتے ہیں اور بوری طرح اطمینان و تشفی ہوجانے کے بعد ہی کسی کی بات قبول کر سکتے ہیں۔اس صورت حال سے مجھے یہ تسلی ہوئی ۔ کہ آئندہ ہمارے بعد بھی میہ کام بہ حسن وخونی جاری رہے گا اور آپ لوگ بحث و تحقیق کااعلی معیار ہمیشہ برقرار رکھیں گے ''۔

نوائے دل

حضرت ممدوح مِالنَّمْ کی توقع کے مطابق ان کی رحلت کے سات سال بعد بھی یہی دیکھنے میں آیاکہ ایک موقف والے کودوسرے موقف سے متعلق جب تک بوری تشفی نہ ہوجائے، بحث جاری رہتی ہے اور جب دلائل سے واضح ہوجاتا ہے کہ دو سراموقف ہی در ست ہے تو وہ اسے قبول کرتا ہے۔ بحث و تحقیق کا یہ انداز پسندیدہ ہے اس لیے ذمہ دارانِ مجلس بھی اس کی قدر کرتے ہیں اور طول اجلاس سے زیادہ شاکی نہیں ہوتے۔عام مشاہدین میں بھی اس سے یہ اعتاد پیدا ہوتا ہے کہ جوفیصلہ رقم ہوتا ہے وہ بہت چھان بین اور شقیح و تفتیش کے بعد رقم ہوتا ہے۔

تکمیل کلام کے لیے یہ بھی ذکر کردول کہ "حاجت بمنزلۂ ضرورت" سے متعلق حضرت شارح بخاری عَالِیْ فِی خَرِکْرُ دُول اِنْ اللّٰ الله فَصِلَحُ مَا اللّٰ اللّٰ

الحاصل ہمارے مندوبین کی علمی وفکری اور قلمی ولسانی کاوشیں قابل ستایش اور لائق اعتاد ہیں مولاتعالی انہیں استقامت اور ترقی عطافر مائے۔

گرامی مرتبت حضرت مفتی محمدنظام الدین رضوی، صدر شعبهٔ افتاالجامعة الاشرفیه کی محنت و کاوّل محتاج بیان نہیں۔اب مجلس شرعی کی نظامت کی وجه سے ان کی ذمه داریوں میں اضافه بھی ہواہے۔ سیمینار کی نظامت اور بحوّل کو سیمیٹنے، پھر فیصلے کی منزل تک پہنچانے میں بھی ان کی علمی و تحقیقی مہارت کاخاص کردار ہوتا ہے جومشاہدین سے خفی نہیں۔ سوالات کی ترتیب، مقالات کی تلخیص، تقیح طلب امور کی تعیین، فوٹوکائی، فائل سازی وغیرہ علمی وانتظامی امور میں متعلقہ اسانذہ کی محنت، لگن اور تن دہی بھی قابلِ تشکرو تحسین ہے۔اسی طرح مندویین کے قیام، خوردونوش اور دیگر سہولیات کی حسب و سعت فراہمی میں بھی اسانذہ کی حسب و سعت فراہمی میں بھی اسانذہ

رے رں اور اسٹاف اینیِ ذمہ داریوں سے غافل نہیں رہتے اور ہر طرح یہ کوشش کرتے رہتے ہیں کہ کسی مہمان کوکوئی تکلیف نہ ہو۔رب تعالیٰ سب کو جزائے خیر سے نوازےاوران کے اخلاص نیت اور کوشش و محنت کا اجربالا سے بالا تر بنائے۔ فقهی سیمینارکی اہمیت اوراس راہ کی مشکلات ومصارف کااندازہ عموماً ہمارے عوام کو نہیں ہوتا۔اس لیے اس طرف ان کادست تعاون بھی زمادہ کشاده نہیں ہوتا، مگر کچھ واقف کارابل خیرالسے بھی ہیں جوعلماکی ان خاموش مساعی کوبھی بڑی قدر کی نگاہ سے دیکھتے ہیں اوراینے ناموں کےاظہار کی خواہش سے بالاتر ہوکر جہاں تک ہویا تاہے خالصا لوجہ اللہ مجلس شرعی کو اپنے تعاون سے توت پہنچاتے ہیں۔مولاتعالی ان کی خدمات کو بھی قبول فرمائے اور دارین کی بے بامال پرکتوں سے نوازے۔ -

آخرمیں تمام قارئین سے استدعاہے کہ مجلس شرعی کے استحکام وترقی کے لیے دعاگورہیں اور حامعہ کے تمام شعبول کے لیے جوبروقت جاری ہیں یاآئدہ جود جود میں آنےوالے ہیں اپنی مخلصانہ دعاؤں،نیک تمناؤں اور بیش بہااعانتوں کاسلسلہ حاری رکھیں تاکہ دین وملت کابہ تاب ناک گلشن ہمیشہ شاداب رہے اوراس کی خدمات کادائرہ وسیع سے وسیع ترہو۔

وصلى الله على خيرخلقه سيد نامحمد خاتم النبين وعلى آله و صحبه اجمعين.  $\sim$  انوا $\sim$  دل

## مجلس شرعی کے چود ہویں فقہی سیمینار کاخطبہ صدارت

منعقده: ۱۹ر تا ۲۱ر صفر ۲۸ ۱۲ هر مطابق ۱۰ تا ۱۲ مارچ ۵۰۰۷ء شنبه تا دوشنبه بمقام: امام احمد رضالا تبریری، جامعه اشرفیه، مبارک بور

\_\_\_\_\_

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. نحمده ونصلى على رسوله الكريم. أمابعد فاعوذ بالله من الشيطن الرجيم. بسم الله الرحمن الرحيم- "فَكُولا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمُ طَاتِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوْافِ الدِّيْنِ وَلِيُنْذِرُوا الرحيم- "فَكُولا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمُ طَاتِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوافِ الدِّيْنِ وَلِينُذِرُوا الرحيم قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا الله مَولان العظيم.

مجلس شرعی کائیہ چودہوال فقہی سیمینارہے، سیمینارکی افادیت آپ حضرات پرروشن ہے کہ بہت سے مسائل میں رائیں مختلف ہوتی ہیں لیکن بحث ومباحثہ کے بعد اور محقیق و تنقیح کے بعد ایک رائے پر اتفاق ہو جاتاہے جس سے یہ معلوم ہوتاہے کہ اگریہ مذاکرات کاسلسلہ نہ ہوتااور آزادانہ طور پر فتاوی لوگ صادر کرتے تو فتاؤی میں کتنے اختلافات ہوتے، یایہ ہو تاکہ سرے سے اس طرح کے نئے مسائل پر کوئی جواب ہی نہ لکھاجائے اور لوگ اضطراب میں مبتلا رہیں انہیں معلوم ہی نہ ہو کہ ہمارے لیے جادہ عمل کیاہے اور حکم شریعت کیا ہے جیساکہ ایک زمانے تک یہی رہاکہ یہ مسائل تشنہ حقیق رہے اور ان پر آرا سامنے ہی نہ آتی تھیں۔

مقالات کا مطالعہ کرنے سے بیہ ظاہر ہوتاہے کہ کسی مسئلے میں تین تین میں جوار جار رائیں ہوتی ہوتی ہوتی جار جار رائیں ہوتی ہوتی ہوتی ہے لیکن شخفیق و بحث کے بعد بیہ ظاہر ہو تاہے کہ دلیل کس قدر وزنی ہے

نواے دل

راست کا کون ساپہلو چھوٹ گیاہے اور کن امور کی رعایت کرنااوران کوتر چیج دیناضروری ہے،یہ فائدہ ان مذاکروں سے برابر ہوتارہاہے۔ان کی وجہ سے ایک متفقہ رائے سامنے آتی ہے اور حکم شرعی درج ہو تاہے،جس سے لوگوں کو باخبر کیاجاتاہے اوران کے لیے عمل کی راہ واضح ہو جاتی ہے۔

رب قدیر کاشکرہے کہ آپ حضرات اپنی کاوشوں اور محنتو سےاس سلسلے کو آگے بڑھا رہے ہیں۔ یقیبنااس وقت ملت کے بے شار مسائل علمانے کرام کی توجہ کے محتاج ہیں اور ہر معاملے میں ذمہ دار علماہی قرار یاتے ہیں لیکن جس طرح دنیاکے تمام افراد کے ساتھ مصروفیات ہیں اسی طرح علمانے کرام کے بھی اینے مسائل و معمولات اور مصروفیات ہیں جن سے ہٹ کرسی نئے كام كے ليے وقت نكالنا بڑاد شوار ہوتاہے۔ليكن جب كوئى توجہ دلانے والا ہوتا ہے اور پیش قدمی کرتا ہے تو علمانے کرام اپنے او قات میں سے کچھ وقت نکال کر ان کامول کو بورا کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ حدید مسائل شرعیہ کے سلسلے میں بھی ضرورت بہر حال اس کی تھی کہ پیش قدمی ہو اور اس سلسلے میں کوئی آگے آئے۔ الحمدللہ حامعہ انٹرفیہ نے اس سلسلے میں بھی پیش رفت کی اور اس کی وجہ سے یہ کام آگے بڑھاہے اوراب تک بہت سے مسائل حل ہو چکے ہیں۔ ان مقالات اور فیصلوں کامجموعہ بھی ان شاء اللہ جلد ہی اشاعت پذیر ہوگا۔ ان دینی وعلمی کاوشوں پر آپ حضرات بہرحال ہماری طرف سے مبارک باد کے مستحق ہیں۔آپ کی خدمت میں کو ئی کوتاہی ہو تو آپ سے در گزر کی درخواست ہے۔آپ نے یہ کام اللہ تعالی کے لیے اور دین کے فروغ کے لیے شروع کیاہے، اس لیےرب تبارک وتعالی ہی اس کااجر عطافر مائے گااورآپ کی كوششون مين دنياو آخرت كي بركتين عطافرهائے گا۔ و ما عليناالا البلاغ.

۵٠

## مجلس شرعی کے بندر ہویں فقہی سیمینار کاخطبہ صدارت منعقده ۱۸ر تا۲۰رصفر۲۹ اه مطابق ۲۷ر تا۲۸ر فروری ۴۰۰۸ء سه شنبه تا پنج شنبه بمقام:شارح بخارى دارالافتا، جامعه انشرفيه، مبارك بور

نحمده ونصلي على رسوله الكريم أمابعد فقد قال رسول الله عَيْكَ "من يردالله به خيرا يفقهه في الدين "صدق رسول الله صلى الله تعالى

علیه وسلم. مجلس شرعی کے پندر ہویں فقہی سیمینار میں آپ حضرات تشریف لائے اس پر مجلس کی جانب سے آپ کاشکر گزار ہوں اور آپ کاخیر مقدم کرتاہوں کہ آب حضرات نے اس دینی کام کے لیے وقت نکالا،سفر کی صعوبتیں برداشت کیں اور پہاں تشریف لائے۔اس کے ساتھ ساتھ ہماری نظر میں یہ بھی ہے کہ یہ کوئی جلسے کی شرکت نہیں ہے جس میں عموماً مقرر کو پہلے سے تیاری کی ضرورت نہیں پڑتی،مقرروقت پر حلاجاتاہے اور تقریر کرکے حلا آتاہے۔ سیمینار میں شر کت کے لیے یقیناً آپ حضرات نے پہلے ہی سے کتابوں کامطالعہ کیا ہے اور محنت وجستجو کی ہے،مقالات لکھے ہیں، بحثول پر غور کیا ہے اور اس کے بعدآب یہاں تشریف لائے ہیں۔آپ حضرات کی یہ سابقہ محنت اور تلاش وجستجو بھی ہمارے لیےباعث تشکرہے، بلکہ آپ حضرات کا مسائل کے غوروخوض میں کوشش اور محنت کرنا بیہ اور زیادہ باعث تشکرہے۔

پندر ہویں فقہی سیمینار تک بہت سے مسائل آپ حضرات کی محنتوںاور کوششوں سے حل ہو چکے ہیں اور ہماری جماعت کو اس بات پر فخر ہے کہ

مارے علمانے کرام اس راہ میں کوشش کررہے ہیں اور ان کی توجہات سے

پیچیدہ مسائل حل ہورہے ہیں۔ اس سلسلے میں ہمارے لیے شخصیق اور جستجو کی راہ امام اہل سنت اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے متعین کردی ہے۔انھوں نے جو تحقیقات فتاوی رضوبہ میں رقم کی ہیں اور جو اسلوب شخقیق اور انداز بحث ان کاہوتاہے، یہ سب ہمارے لیے رہ نمااور لائحہ معمل ہے۔ آپ نےان کی تحقیقات کا مطالعہ کیاہے۔ان کی تحقیقات کی وجہ سے ہمارے لیے بہت سے مسائل پہلے سے حل شدہ ہیں اور بہت سے نئے مسائل کے حل کرنے کی راہ مل جاتی ہے۔ جب کہ دوسرے لوگوں کا حال یہ ہے کہ ابھی یہ سوال ہورہاہے کہ "فلال حضرت نے یہ لکھاہے کہ مسافر جب اپنے گھرسے قدم نکالے اس وقت سے اس کا سفر شروع ہوجاتاہے،دوسرے حضرت نے یہ لکھاہے کہ جب آبادی کے باہر ہوت اس کاسفر شروع ہوتاہے، تیسرے حضرت نے یہ لکھاہے کہ جب حوالی شہر سے تجاوز کرجائے تب اس کاسفر شروع ہوتا ہے۔ بتائے آپ کی کیارائے ہے۔" گوما ابھی ان کے یہال یہی حل نہیں ہے کہ سفرشرعی کی ابتداکب سے اور کہاں سے معتبر ہوتی ہے، جب کہ سوسال پہلے ہی ہمارے بہاں اس کی تحقیق ہوچکی ہے۔اعلیٰ حضرت امام احمدرضا قدس سرہ کی تحقیقات حدالمتاراور فتاوی رضوبہ میں موجود ہیں۔ انھوں نے فقیی نصوص کی روشنی میں بالکل واضح اور روثن کردیاہے کہ سفر کا آغاز کب سے ہو تاہے،نماز کو کب قصر کرنا ہوگا،جب کہ دوسروں کے یہاں بیہ ابھی زیر بحث ہے اور فلا ں حضرت، فلال حضرت نے اور پیچیدگی پیداکردی ہے۔ اصاغر تواصاغر ہیں جو بڑے بڑے شیخ الکل فی الکل سمجھے جاتے ہیں ان کے یہاں بھی اس طرح کے مسائل واضح نہیں ہیں اور بھول تھلمال میں پڑے ہوئے ہیں۔اب پس

نواے دل

رووں کو سمجھ میں نہیں آرہاہے کہ ہم کو کیا کہنا چاہیے، کیالکھنا چاہیےاور کیادلیل دنی چاہیے، جب کہ ہمارے بہال بید مسئلہ بالکل واضح ہے۔

اس سے پہلے بھی آپ نے سنااورد کھا ہوگا، تقریبًا پندرہ سال یااورزیادہ پہلے پھران کے بہال نوٹ کے بارے میں بحث ہونے گی کہ یہ کیا ہے، جب کہ اعلی حضرت قدس سرہ جب اپنے دوسرے سفرج میں گئے تھے ۱۳۲۳ھ و۱۳۲۳ھ و۱۳۲۳ھ میں اس وقت انھوں نے رسالہ انھا الفقیہ الفاهم فی احکام قرطاس الدراهم الکھ دیاتھا اور نوٹ کے تمام مسائل واضح کردیے تھے۔ دوسروں نے بالکل دوراز عقل وشرع جو کھے کھاتھا اس کی تردید بھی کردی تھی۔ تقریبًا انی سال بعد پھران لوگوں نے نوٹ کے بارے میں غور کیااور آخراس پرآئے جو اعلی بعد پھران لوگوں نے نوٹ کے بارے میں غور کیااور آخراس پرآئے جو اعلی حضرت نے لکھاتھا۔ الغرض ہمارے بزرگوں نے ہمارے لیے راہ متعین کردی ہے۔ اعلی حضرت قدس سرہ نے بیشار مسائل کی تحقیق اور حل کس انداز سے ہو ناچاہیے وہ بھی میں بھی آگئے ہیں۔ مسائل کی تحقیق اور حل کس انداز سے ہو ناچاہیے وہ بھی کرکے دکھادیا ہے، اس لیے ہمارے لیے بہت آسانیاں ہیں اور ہم کو دوسروں کی دریوزہ گری کی کوئی ضرورت نہیں، یہ ہمارے مختاج ہیں اور اپنی مختابی کی جواعلی دریوزہ گری کی کوئی ضرورت نہیں، یہ ہمارے مختاج ہیں اور اپنی مختابی کے اسی پرجواعلی حضرت قدس سرہ نے سوسال پہلے لکھ دیا ہے اور اگراس پرنہیں آئیں گے تو خطرت قدس سرہ نے سوسال پہلے لکھ دیا ہے اور اگراس پرنہیں آئیں گے تو خطرت قدس سرہ نے سوسال پہلے لکھ دیا ہے اور اگراس پرنہیں آئیں گے تو خطرت قدس سرہ نے سوسال پہلے لکھ دیا ہے اور اگراس پرنہیں آئیں گے و

حقیقت یہ ہے کہ اعلیٰ حضرت نے ہم کو ان سے بے نیاز کررکھاہے۔ہم
کو اپنا وزن محسوس کرنا چاہیے اور یہ سمجھناچاہیے کہ ہم فقہ کے معاملے میں فتاویٰ
رضویہ اور اعلیٰ حضرت کی تحقیقات کی وجہ سے ان سے بے نیاز ہیں۔ہم
تحقیقات اعلیٰ حضرت کے انداز پرکوشش کرتے ہیں۔اعلیٰ حضرت نے جو
اصول ہمیں دکھادیے ہیں ہم ان پرچل کر بحمدہ تعالیٰ منزل کی طرف روال

نواے دل ہیں اوررب تعالیٰ کے فضل وکرم اور بزرگوں کے فیضانِ علم سے صحت وصواب کی توقع رکھتے ہیں۔اللہ تبارک وتعالی آپ سب حضرات کو کامیابیوں سے ہم کنار فرمائے اور زیر بحث مسائل کو بھی حل کرنے کی توفیق عطافرمائے۔

آئدہ بھی جومسائل در پیش ہول اور آپ حضرات کی خدمت میں سوالات پیش کیے جائیں،ہم امید رکھتے ہیں کہ آپ اینے علم وفضل سے کام لیتے ہوئے اس راہ میں کوشش کریں گے،کیوں کہ بیہ ذمہ داری آپ ہی کی ہے۔

امت كالك حصه اور الك جماعت جب تك اس كام يرنه لكيت تک یہ مسائل حل نہیں ہوسکتے۔اللہ تبارک وتعالی ہم سب کوتوفیق خیر سے نوازے۔آمین۔

آخر میں پھرآپ حضرات کا آپ کی آمد پراور آپ کی سابقہ اور موجودہ کوششوں پر شکریہ اداکر تاہوں اور آپ کی خدمت میں اگر کوئی کو تاہی ہو تو اس سے پیشگی معذرت خواہ ہوں۔ و آخر دعو اناان الحمدالله رب العالمين.

 $\Delta \gamma$ نواے دل

## مجلس نثرعی کے سولہویں فقہی سیمینار کاخطبہ استقبالیہ منعقدہ ۱۸ر تا ۲۰ رصفر ۱۳۳۰ھ مطابق ۱۹۱۷ فروری ۲۰۰۹ء شنبہ تادوشنبہ بنقام:شار صخاری دارالافتا، جامعہ اشرفیہ، مبارک پور

\_\_\_\_\_

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. نحمده ونصلى على رسوله الكريم. أمابعد! فقدقال رسول الله على في يردالله به خيرايفقهه في الدين "صدق رسول الله على الله عليه وسلم. ورود شريف بره لين! اللهم صل على محمدو أله وصحبه

و بارك وسلم.

مجلس شرى كايه سولهوال فقهى سيمينار ہے جس ميں آپ حضرات سفركى صعوبتيں برداشت كركے تشريف لائے ميں آپ سجى حضرات كاخير مقدم كرتاهوں۔ يقيبًا اس اجلاس ميں شركت كے ليے آپ نے بہلے سے مطالعہ كياہے، تيارى كى ہے، مقالات لكھے ہيں اور پھر بحث ومذاكرہ كے ليے بہال تشريف لائے ہيں۔ایک اجلاس وہ ہوتا ہے كہ چلى چلائى تقرير ہے جے سال بھر تک كرتے چلے آئے ہيں۔اب كسى نئے مقام پر يہنچ، مضمون خيس ميں ازبرہے،اجلاس ميں شركت كى اور سناديا۔ليكن به وہ اجلاس نہيں ہے كہ يہال سال بھركى دہرائى ہوئى تقرير ایک بار كردنى ہو۔ يقيبًا اس ميں شركت كے ليے جو دیے گئے موضوعات ہيں، ان پر مطالعہ كرنا اس ميں شركت كے ليے جو دیے گئے موضوعات ہيں، ان پر مطالعہ كرنا ان كے گوشوں كودكھنا، سمجھنااور حل كرنايہ ہم مندوب كى ذمہ دارى ہوتى سرى شركت كے گوشوں كودكھنا، سمجھنااور حل كرنايہ ہم مندوب كى ذمہ دارى ہوتى سرى شرى

نواے دل کو بھیحاحاتا ہے اس کے بعد مزید بحث وتنقیح کے لیے یہ نشستیں منعقد ہوتی ہیں۔اس کیے آپ حضرات کی جو سابقہ مختیں اور کاوشیں ہیں وہ بھی قابل مبارک باد آور لائق صد تحسین ہیں۔

بعض مقالات میں نے دیکھے کا فی بحث وجنتجو کے ساتھ اور تمام گوشوں کا احاطہ کرتے ہوئے لکھے گئے ہیں۔ایسے مقالات اور زبادہ تعریف وتحسین کے مستحق ہیں۔ پھر مقالہ بھیجنے کے بعد آپ کا یہاں تشریف لا نا اور مسائل کو حل کے مرطے تک پہنچانا ہے آپ کا مزید کارنامہ ہو گاجس پرہم آپ کے شکر گزارہیں اور آپ حضرات کی خدمت میں جو کچھ بھی کو تاہی ہوئی ہو یا ان تین دنوں کے دوران ہو اس کے لیے بھی پیشگی معذرت خواہ ہیں۔جہاں تک ہوسکتاہے کوشش کی جاتی ہےکہ انتظام سیجے رہے اور کچھ کمی رہ جاتی ہے تواس کے بارے میں ہمیں امیدہے کہ آپ حضرات نظرانداز فرمائیں گے جوشقتیں آپ نے اس علمی خدمت کو انجام دینے کے لیے جھیلی ہیں، اگر کچھ کمی رہ جاتی ہے تو ان کی بہ نسبت سے بہت معمولی ہوگی اورآپ حضرات اسے معاف فرماسکتے ہیں، آئندہ کے لیے آپ حضرات نشان دہی فرماسکتے ہیں تاکہ جو خامیاں ہو ں ان کو آئدہ نہ رہنے دیاجائے اور درست کیا جائے۔

اس کے بعد میں کچھ اور عرض کرنا جاہتا ہوں:جو موضوعات ہیں ان پرتو آپ بحث کریں گے ہی لیکن ہمارے کچھ جماعتی مسائل بھی ہوتے ہیں جن پرہمیں توجہ دینے کی ضرورت ہے۔آج یہ کوشش ہونی جاسیے کہ ہمارے افراد مختلف شعبول میں پہنچیں اور مختلف شعبوں میں کام کریں۔ مثلاً ا-صحافتی لائن میں ہمارے لوگ بہت کم نظرآتے ہیں، اب اس کا نتیجہ یہ ہے کہ ہمارے مفتی آل مصطفل صاحب کے ایک مضمون پر اعتراض

نواے دل "را شٹر یہ سہارا" میں چھیا،اس کاجواب انھوں نے تیار کیا تو اس اخبار کے آٹھ نوایڈیشن نکلتے ہیں کسی میں وہ حصیب نہیں رہا ہے، پہنچے گیا ہےاور شائع نہیں ہورہا ہے۔وجہ یہ ہے کہ دوسرے وہاں پر براجمان ہیں اوروہ مسلکی تعصب کی بناپر ہما ری خبریں یاتوچھا ہے ہی نہیں یا چھا ہے ہیں تو بہت ہلکی اورایسے انداز میں کہ عام قا رئین کی نظروہاں نہ چہنچہ۔

۲-اسی طرح ساسی میدان میں بھی خلا نظر آتا ہے۔کو ئی بات حکومت تک پہنچانی ہوتواس کے لیے بااثرافراداور ذرا کع کی ضرورت ہے۔ حکومت کی طرف سے جومراعات مسلما نوں کے لیے ہوتی ہیں،ان کو حاصل کرنا ہو، مدارس کے لیےاور قوم مسلم کے لیے جو فوا ئدہوں،ان کو حاصل کرناہوتواس سلسلے میں ہمارے لوگوں کو خبر بھی نہیں ہوتی ہے اور دوسرے لوگ سب اُچک لے جاتے ہیں۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم اس سلسلے میں ایک تو اپنے فارغین کی رہ نمائی کریں کہ وہ مختلف شعبول میں، مختلف محکموں میں نیہنچنے کی کوشش کریں اور کسی بھی شعبہ کو اینانشانہ بناکر اس کےلائق مہارت، قابلت اور اعلیٰ صلاحیت پیدا کریں۔

۱۰- دوسرے یہ کہ جولوگ حکو مت کے مختلف محکموں میں کام کررہے ہیں اور ہماری جماعت سے وا بستہ ہیں،ان سے ہم رابطہ ر تھیں۔ ان کو قریب کریں، مذہبی طور پر ان کو اپنی معلو مات بہم پہنچائیں تاکہ وہ مسلک اور عقید ہے کے لجا ظ سے متصل بھی ہو ں اوران کے اندراین جماعت کے لیے کام کرنے کاجذبہ بھی پیدا ہو۔ را بطہ نہ رہنے کی وجہ سے جوافراد کام کرتے ہیں وہ یو ں ہی بے سہارارہتے ہیں اور دو سر ول کی رومیں بہتے رہتے ہیں۔

[اس کے بعد حضر ت بحرالعلوم مدخلہ کی آمداور صدر مجلس شرعی کی طرف سے خوش آمدید]

نواے دل میں یہ عرض کررہاتھاکہ اپنے لوگ بہت سے مختلفِ محکموں میں کام کر ک رہے ہیں لیکن ہماراان سے کو ئی رابطہ نہیں ہے،جس کی وجہ سے ہمارا کو ئی کام وہ کرنا بھی چاہیں توان کو معلوم نہیں ہے اوروہ کرنہیں یاتے،اس کیےان سے رابطہ رکھنے میں ان کافائدہ توبہ ہوگاکہ وہ مذہبی اعتبار سے متصلب ہوں گے، دینی معلومات ان کے پاس فراہم ہوں گی اور جماعت کا فائدہ یہ ہوگا کہ جماعتی کام ان کے ذریعہ انحام پاتے رہیں گے۔

اسی طرح کا لجوں اور یونیورسٹیوں کی لائن میں ہمارے جو طلبہ اور اسا تذہ رہتے ہیں ان سے بھی ہمارارابطہ ہوتووہ اپنے مسلک اوراپنے مذہب پر پنجنگی كے ساتھ قائم رہ سكتے ہيں۔ ورنہ دوسرے پہنچتے رہتے ہيں اورجو اساتذہ اور طلبہ ہیں ان کو اپنی باتیں بلاتے رہتے ہیں، یہاں تک کہ وہ راہ سے ہٹ جا تے ہیں۔اگر ہما رارابطہ ہوتووہ ہماری راہ پررہیں گے اور مضبوط اور ٹھوس بھی ہوں گے۔اس کے ساتھ ساتھ وہ جمائتی کام بھی کریں گے۔

بہ راہیں اپنا نا ہما رے لیے ناگز ہر ہودیا ہے اگر ہم صرف اپنی حدو ں تک رہ گئے تو ہماری جماعت کے مسائل حل نہیں ہوسکیں گے اور اس طرح کے کام رکھے رہ جائیں گے۔

٣-اسي طريقه سے ادبي ميدان اور ادبي محکم بيں۔ ہما رے يہا ل اہل قلم بہت سے ہیں۔لیکن جب اہل ادب کے طرز پر لکھا جائے لیتن عام ادتی موضوعات پرکسی کی تحریریں ہول،نظم میں، نثر میں تو اہل ادب کامر کز توجہ بنتی ا ہیں۔ وہ ان پرایینے خیالات کا اظہار کرتے ہیں اور لکھنے والوں کوادباکی فہرست میں شامل کرتے ہیں۔ہمارے یہاں صاحب طرزاورصا حب اسلوب شخصیتیں موجود ہیں کیکن ادبامیں ان کا شارنہیں۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم خودان محکموں میں ہوں اوراینا تعارف کرانے کی کوشش کریں اور ہمارے جوافرادوہاں  $\Delta \Lambda$  نواے دل

۵- ایک اوراہم بات عرض کرناچا ہتاہوں وہ یہ کہ جو حضرات مختلف میدانوں میں کام کررہے ہیں، ان کی ہمت افزائی بھی ہونی جا ہیے۔مثال کے طور پر دعوت اسلامی اورسنی دعوت اسلامی کے لوگ، یہ عوام کے یاس جاتے ہیں،ان کوعقدہ اور عمل کی تعلیم دیتے ہیں، ان کو راہ پرلاتے ہیں اور یہی سیح جو اب ہے اس تبلیغی جماعت کا جس نے ہماری بستبال کی بستبال خراب کردیں اور پچاس سال تک ہم ان کے جواب میں صرف یہ کہتے رہے کہ تمھا رہے عمل کاگیااعتبا رہمھا ری نماز کاکیااعتبا ر، بغیر ایما ن کے نحات نہیں ہوسکتی۔ایمان اگر ہے توکسی نہ کسی مرحلہ میں نحات ہوگی۔رسول الله ﷺ کا شفاعت نصیب ہوگی۔ پیجاس سال تک یہ جواب حیلتارہا، کچھ تقریروں کااس سے استثنا کیا جا سکتا ۔ ہے۔بات سوفیصد صحیح ہے۔لیکن بیر عمل کی راہ سے آنےوالے طوفان بد عقیدگی کا حل نہیں، بلکہ اس سے دوخرا با ں پیداہو ئیں۔ یہ جو اب صرف آٹیجوں تک رہ جاتاہے اور جو لوگ اس جلسہ میں حاضر ہوتے ہیں وہ مطمئن ہوجاتے ہیں کہ صاحب ہم کوتوعمل کرنے کی ضرورت نہیں، ہمارا ایمان ہی ہمارے لیے کافی ہے۔اس سے ہمارے لوگوں کے اندر نے عملی پھیلی، بڑھی، جب کہ علماکا کام بیہ نہیں ہے کہ صرف عقیدہ درست کروادیں اور عمل کی راہ میں آزادکر دیں۔ عقیدہ اور عمل دو نو ں کی اصلاح کرنا علما کی ذمہ داری ہےاور حقیقت یہ ہے کہ جن کااعتقاد صحیح ہے انہی کے لیے حسن عمل کافا ئدہ ہے۔ دعوت عمل اور تحریک عمل سے انہیں محروم رکھنے میں خسارہ ہی خسارہ ہے اوراحکم الحا کمین کے حضور جواب دہی بھی ---خیر کہناہ ہے کہ مذکورہ طرز سے دونقصان ہوئے۔

نواے دل

۔ ایک یہ کہ ہمارے بہت سے لوگ خرا ب ہو ئے،دوسری خرا کی یہ پیدا ہو ئی کہ جن کے اندر عمل کی رغبت تھی وہ تبلیغی جماعت سے منسلک ہو گئے اور بعدمیں ان کے ہم عقیدہ بھی ہوگئے۔ اس میں شہرکے شہر، بستیاں کی بستبال ہمارے ہاتھوں سے نکل گئیں، توضیح جواب یہ ہے کہ ہم عمل کے میدان میں بھی عوام کو ترغیب دیں،عقیدہ کی بھی اصلاح کریں اور قریہ قربہ پہنچ کراین بات پہنچائیں اور لوگو ں کو اپنی جماعت سے منسلک کریں۔ لیکن ہمارے پہاں اختلاف و انتشار گو یا فطرت میں داخل ہے اس لیے کو ئی مثبت اور تعمیری کام ہو بھی رہا ہے تو اس کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے یا اس کی ہمت شکنی کی حاتی ہے، بجا ہے اس کے کہ اس کی حوصلہ افزائی ہو۔ مولانا محمدالیا س قادری بہت زبروست عالم نہیں ہیں لیکن دعوت اسلامی کے تحت عالمی یہانے پر دین و سنیت کی جوعظیم خد مت وہ انجام دےرہے ہیں اسے نظر اندازکرنا بہت بڑی ناقدری ہوگی۔انھوں نے آج کی ضرورت کے پیش نظر 'کمتنۃ المدینہ'' بھی قائم کیا ہے،جس میں ستر افراد کا اسٹاف کام کررہا ہے اورانھوں نے "حد المتار" کوازسر نولانے کی کوشش کی ہے۔ہم لوگوں نے تواصل کو شائع کر دیاتھااوراضا نے بہت کم تھے، لیکن انھوں نے اس کاالتزام کیا کہ فتاوی رضو یہ میں جومسائل ہیں حد المتارکے متعلقہ باب میں ان کوبھی شامل کیاجائے۔اس طریقے سے انھوں نے دوبارہ ایڈ ٹ کرکے جیار جلدیں شائع کی ہیں اوراسی انداز پر باقی جلدوں کو بھی لانا جاہتے ہیں۔ بہار شریعت ہمارے یہاں عرصهٔ دراز سے رائج بے لیکن مکتبۃ المدینہ نے ایک تو اس کے حوالوں کی تخر نج کی ہے، دوسرےاس کے ساتھ ساتھ حواثی بھی لکھے ہیں، تیسرے فقہی فوائداور اصطلاحات شروع میں دی ہیں اور بہت سی دوسری چیزیں شامل کی ہیں جواس کتاب کو بہت ہی عظیم، بہت ہی وقع اورعوام وخواص کے لیے بہت زیادہ مفید بنا دیتی

یواے دں ہوتا کے جدمات جو ہمارے افراد کررہے ہیں ان کی ہمت افز ائی ہو نا بھی ضروری ہے کہ جوکا م ہم نہ کرسکے انھو ںنے کیا،نہ بیہ کہ ہم نہ کرسکے اور کو ئی دوسراکررہا ہے تواس کی کوئی اہمیت نہیں، کوئی حیثیت نہیں۔بلکہ جو بھی ملت کا، جماعت کا، دین کا کام کررہا ہے اس کی حوصلہ افزائی ہوتی رہے تو جتنا کچھ وہ کررہا ہے اس سے زیا دہ کرنے کی کوشش کرے گا اور دوسرے افراد کے اندر بھی حذبہ بیدا ہو گاکہ ہم اس طرح کے کام کریں۔

علما بے کرام کا روبہ یہ ہونا جا ہیے کہ اگر کسی کے اندر کوئی خامی ہے تو اخلاص کے ساتھ اس کی اصلاح کردی جائے، میں یہ نہیں کہتا کہ خا میول کو پنینے ہی دیا جائے۔کسی کے اندر خامی ہو تو اس کی اصلاح کی جائے کیکن جوخو نی ہواس کو بھی نظر انداز نہیں کرناچاہیے کہ بڑی سے بڑی خوتی ایک خامی کی وجہ سے ردی کی ٹوکری میں ڈال دی جائے،اس کی کوئی حیثیت نہ رہ جائے۔ جو کام بوری جماعت نہ کر سکی وہ کام بھی اگر کوئی کررہا ہے اور بڑے پہانے پر کررہائے تواس کو بھی کوئی حیثیت نہ دی جائے۔ان باتوں سے بہرحال ہمارے مخلص اور دیدہ ورعلاکودورر ہنا چاہیے اور جماعت کے کا ژکوآگے بڑھانے کے لیے جوچزیں مفیداور کارآمد ہوسکتی ہیں ان پرتوجہ دینی جا سے۔رب تعالی ہم سب کو تو فیق خیر سے نوا زے۔

میں پھرآپ حضرات کی آمد پر خیر مقدم کہتا ہوں اور اس کے ساتھ ساتھ فروگزاشتوں کے سلسلے میں معافی بھی جا ہتا ہوں۔خداکرے کہ ہمارے اس سولہویں سیمینار کی بھی تمام نشستیں کامیاب،بار آور، نتیجہ خیزاور بہتر ومفید ثابت ہوں۔ وآخردعوانا ان الحمدلله رب العلمين.

نواے دل

## مجلس شرعی کے ستر ہویں فقہی سیمینار کا خطبہ صدارت منعقدہ ۱۲ ار صفر ۱۳۲۱ھ مطابق ۱۳۰۰ جنوری تا ۲ رفروری ۲۰۱۰ شنبہ بیقام:دارالعلوم نوری،اندور،ایم - بی

\_\_\_\_\_

بڑی مسرت کی بات ہے کہ مجلس شرعی کافقہی سیمینار آج ایک نے صوب - مدھیہ پردیش کے نئے شہر -اندور -سے روشناس ہورہاہے۔دارالعلوم نوری،اندور کے صدرومہتم مفتی حبیب یارخاں دام فضلہ، بانی وناظم ادارہ الحاج عبرالغفار نوری اوران کے رفقاومعاونین ہم شبی حاضرین کی طرف سے مبارک بادکے مستحق ہیں کہ انھوں نے ہمت سے کام لیااور مبارک بورگ سرزمین بادکے مستحق ہیں کہ انھوں نے ہمت سے کام لیااور مبارک بورگ سرزمین منعقد کیا۔ یقیناس سلطے میں ان حضرات نے بڑی جدوجہداور محنت وکاؤں کی منعقد کیا۔ یقیناس سلطے میں ان حضرات نے بڑی جدوجہداور محنت وکاؤں کی جانب ہے اور بڑی ہم دردی وقربانی کاثبوت پیش کیاہے جس پرمجلس شرعی کی جانب موالتعالی ان حضرات کی مخلصانہ خدمات کوقبول فرمائے اوراپنے کرم بے پایاں موالتعالی ان حضرات کی مخلصانہ خدمات کوقبول فرمائے اوراپنے کرم بے پایاں سے وہ جزائے گرال مایہ عطافرمائے جو ہمارے وہم وخیال سے بھی بالا وبر ترہو۔ رسیح سے وسیح تربنائے اوردارالعلوم نوری کوبھی ہرجہت سے فروغ وترقی اور وسعت واستحکام بخشے۔آمین بجاہ الذبی المصریم علیہ وعلی الله و صحبه أفضل الصلاۃ وأ کے برالتسلیم.

حضرات! اس موقع پر ایک شخصیت کی یادباربار آرہی ہے۔ان کی صورت

نواے دل ان کی سیرت، ان کی تگ ودواور حرکت وعمل کا نقشه بار بار آنگھول میں پھراجا تاہے۔وہ ہیں مخدوم گرامی حضرت مفتی رضوان الرحمٰن فاروقی، مفتی مالوہ علیہ الرحمة والرضوان من الرحمٰن۔ بچین میں ان کی کتاب اصلاح العوام کے ذریعہ میں ان سے متعارف ہوا۔ بعد میں دوسری کتابیں بھی دیکھیں اورایک بار جگسلائی، جمشیدبور میں ملاقات اور تقریر سننے کا بھی شرف حاصل ہوا۔ پہلے اس ںپرے دبارمیں صرف انہی سے میں آشاتھا اوراتفاق سےاب حاضری اُس دور میں ہورہی ہے جب وہ برسول پہلے ہم سے رخصت ہو کے ہیں میں زیادہ حالات سے واقف نہیں لیکن یہ سمجھتا ہوں کہ اس خطے کی دینی فضامیں ان کی مساعی جمیلیہ کادخل ضرورہے اور میرا خیال ہے کیہ دارالعلوم نوری کی تاسیس وتعمیر میں اگران کی عملی شرکت نہیں توان کی فکر،ان کی تحریک، ان کی تربیت اور ماحول سازی کی شرکت ضرورہے۔

افسوس کہ ان کی خدمات وحالات پرکوئی کتا ب مضمون نہ ان کی زندگی میں دیکھنے کوملا نہ ان کی رحلت کے بعد۔اگر کچھ چھیااور عام ہوا توکو تاہی میری ہے کہ اب تک اسے حاصل نہ کرسکااور شائع نہیں ہواتوکو تاہی ان کی ہے جن فورتو ان سے فیوض وبرکات بہت حاصل کے مگردوسروں کے لیے روشاسی کی کو ئی صورت باقی نه رکھی:

خدار حت كند اين عاشقان ياك طينت را

ضرورت ہے کہ ان کی سبھی کتابیں باربار شائع ہو تی رہیں اور ان کے حالات پر بھی کوئی جامع کتاب برابرا دستیاب رہے۔

اب میں اپنے مندوبین کرام سے مخاطب ہوں جنھو ل نے اپنی گرال قدر علمی کاوشوں سے مجلس شرعی کو قوت پہنچائی اور اب کی بار پہلے سے زیادہ سفر کی صعوبتیں اٹھائیں اورزبادہ وقت کی قربانی بھی پیش کی۔اس عنایت وآمد

نواے دل یرمیں آپ سبھی حضرات کا خیر مقدم کرتاہوں اور شکر گزار ہو ں کہ مجلس کے ساتھ آپ نے جو بہان وفا باندھا، سفر کی صعوبت،موسم سرما کی شدت اوروقت كالضافه اس ميس رخنه اندازنه موسكا اوريهال بهي آب كي وبي همت و عزيمت جلوه نمامے جو مبارک بور میں ہوتی ہے۔فجزا کم الله خیر الجزاء.

آپ غور کریں تو امت کی رہنمائی اور دین کی تبلیغ واشاعت کا جوفریضہ نائبین رسول کی گردنوں سے وابستہ ہے وہ خود انہیں بہت ساری ذمہ داریاں اینے کاندھوں پراٹھانے کی دعوت دیتاہے۔ انھیں ذمہ داریوں میں سے ایک بہ بھی ہے جس کے لیے آپ یہاں جمع ہوئے ہیں۔ اس لحاظ سے آپ کسی دوسرے کے لیے نہیں بلکہ خوداینا فرض اداکرنے کے لیے تشریف لائے ہیں اگر کوئی داعی بن گیااور مذاکرات کے اجتماع اور ضروریات کے مصارف کابارانے سراٹھالیاتو اپنی کسی ذاتی غرض کے لیے نہیں بلکہ اسی فرض میں اعانت کے لیے جوخدااوررسول کی جانب سے آپ کے اوپرعائد ہوتاہے۔اس اعتبار سے داعی خوداصل ذمہ داروں کے تشکرو امتنان کا حقدارہے۔

حضرات! کام بہت ہیں، جن کااحساس اور شدیداحساس آپ کو بھی ہو گا مگر آب پیش قدمی کیوں نہیں کرتے؟اس لیے کہ ہربڑے کام کے لیےباصلاحیت افرا داور سرماییه کی ضرورت ہوتی ہے۔اگر افراد موجود ہوں اوروسا کل مفقود توکوئی کام نہیں ہوسکتا،اسی طرح اگر سر ما یہ اوروسائل فراہم ہیں مگرلائق افراددستیاب نہیں توہوسکتا ہے کہ سا راسرماییہ خردبردہوجائےاور کام کچھ بھی نہ ہو پائے یا سرماییہ توکسی قدر محفوظ رہے مگر جتنا اور جبیبا کا م ہو نا حیا ہیے ویسا نہ ہو سکے۔ بیش تر حضرات ایسے ہی ہیں جو افراد اوروسائل دونوں کو یکھا کرکے کام آگے بڑھانے کے تصور ہی سے خانف اور لرزاں وترسا ں ہیں اس لیے ہر کام اپنے کسی دردمند کرم فر مااور حو صلبہ مند کار آزما کے انتظار میں پڑا گرمال اور محونالیہ

واے دل

وفغال ہے۔

جب کسی ضروری اوراہم کام کی بات آتی ہے تو اپنی براءت کے لیے یہ کہ کرتسلی حاصل کرلی جاتی ہے کہ یہ کام فلال ادارے، فلال خانقاہ یا فلال شخصیت کوکرناچا ہیے۔ان کے پاس افراد بھی ہیں اوروسائل کی بھی فراوا نی ہے، ہمارے پاس تو کچھ بھی نہیں،ہم کیا کرسکیس گے۔

جب کسی قوم پر إدبار آتا ہے تو اس کی یہی کیفیت ہوتی ہے کہ سب ایک دوسرے کوالزام دے کراورایک دوسرے کاشکوہ کرکے بیٹھ جاتے ہیں اور سلطنت ہاتھ سے چلی جاتی ہے۔ مخالف میدان خالی پاتا ہے اور علاقے کا علاقہ بغیر کسی مزاحمت کے فتح کر تا چلا جاتا ہے۔ بے س قوم کو اس پر بھی ہوش نہیں آتا اور دوسرے کی غلامی کا قلادہ گردن میں ڈال کرچین سے سوجا تی ہے یا موت کے گھاٹ از کر ہمیشہ کے لیے نیست ونابودہوجاتی ہے۔ والعیاذ بالله رب المعلمین.

حضرات! ہم جس دور سے گزر رہے ہیں وہ اہل حق کے لیے بڑا ہی صبر آزما اور بہت زیا دہ ہمت وحوصلہ اور فعالیت کاطالب ہے۔ شکوہ وشکایات اوراین بے بی کاماتم بندکرکے امکانات پر غور کرنے اور کچھ کرنے کے لیے قدم آگے بڑھانے کی ضرورت ہے۔

یہ عرض کرنا بھی ضروری ہے کہ اس ماحول میں بھی بہت سے ادار ہے،
بہت سے افراداور بہت سی تنظیمیں گر ال قدر خدمات انجام دے رہی ہیں۔ انہی
کے باعث ملت کی کشتی طو فانوں کی زدیر بھی کسی حد تک روال دوال ہے۔ ان
کی خدمات کا اعتراف اوران کی حوصلہ افزائی بہت ضروری ہے۔ ہم اس فکر کی
تائیدہر گرنہیں کرسکتے کہ جو کچھ ہورہا ہے اس کی کوئی حیثیت نہیں اور جو نہیں ہورہا
ہے وہی سب کچھ ہے نہیں!جو نیک کام ہورہا ہے وہ بھی اہم اور قابل قدر ہے

نواے دل

اور جوضروری کام نہیں ہورہاہے وہ بھی اہم اور قابل توجہ بلکہ واجب العمل ہے۔
میں یہاں بطور نمونہ چنراہم کام شار کراتا ہول۔ مقصدیہ ہے کہ ان پرغور
کیاجائے اور انہیں بروے کارلانے کی فکر کی جائے۔یہ بھی ذہن میں رہے کہ آج
ایسے کامول کواپنایاجاتا ہے جو عمومی نو عیت کے ہول اور سب کے لیے باعث
کشش بنیں۔

مثلاً قرآن کریم کی تفسیر یاکسی مشہور کتاب حدیث کی شرح لکھی جاتی ہے جو ہر طقے کے لیے باعث توجہ اور قابل استفادہ ہو،اس میں کچھ یا بہت کچھ کسی ہا طل مذہب کی تا سُد میں بھی ہوتا ہے جو مخالف قاری کو ناگوار ہو تاہے پھر بھی کتا ب کے عام فوائد کے باعث اس کا مطالعہ کرجاتاہے اور موافق قاری ان قا بل اعتراض مقامات کو مخفی رکھ کرعام افادات دکھاتے ہو ئے بڑھا چڑھا کر تعارف کراتا ہےاور مصنف کومفسرین ومحدثین کی اونچی صف میں جگہ دلاتا ہے۔ اییا پہلے بھی ہو حکاہے۔تفسیر کشاف کا اعتزال اگر بہت سی جگہوں پر چھیاہواہے توبے شار جگہوں پربالکل برہنہ اور کھلاہوا ہے مگر اشتقا ق، نحو، صرف، معانی وبیان وغیرہ سے متعلق اس میں ایسے افادات بھی ہیں کہ امام رازی کی "مفاریج الغب" (تفسیر کبیر) بھی ان کی نقل سے خالی نہیں، جب کہ روّمعتز لہ امام را زی کاخاص مقصد ہے، کسی بھی آیت سے اگر معتزلہ نے استدلال کیاہے تو اس کاذکرکرتے ہوئے اس کا تفصیلی یا اجمالی رد تفسیر کبیر میں ضرور ملے گا۔ آپ اگر ہندوستان یا بیرون ہند کے عام تعلیمی حلقوں میں کسی شخصیت کے علم و فضل کا خطبہ پڑھیں تو آپ سے سوال ہو گا کہ ان کی تصنیفات کیا ہیں؟ انھوں نے اگر قرآن کی تفسیر ماصحاح ستہ و غیرہ میں سے کسی کتا ب کی شرح لکھی ہو ماکوئی سیرت و تاریخ لکھی ہوماعام اسلامی موضوعا ت پر کوئی کام کیا ہوتو بتایئے، ہم استفا دہ کریں۔

ے دں دوسر ول نے اس عالمی صورت حال کو بہت بہلے سمجھ لیا اور اسی نہج یر کام کرکے دنیا میں اپنی حیثیت تسلیم کرا لی۔ نتیجہ یہ ہے کہ آج ہمارے لیے سے باورگرا نا مشکل ہے کہ یہ قدآور مصنفین کسی باطل فکرو خیال کے جامل تھے۔ اب کچھ ضروری اوراہم کاموں کی فہر ست پیش کررہا ہو ں۔آپ صرف سننے کے بجائے عمل کے امکانات پر غور کریں۔

# ا-سياسي تنظيم

ہم جس ملک کے باشندے ہیں اس میں ہمارے بہت سے مسائل اور حقوق ہیں، اگر ہمارے قومی معاملات ومسائل میں حکومت کی جانب سے کوئی رخنہ اندازی ہوتی ہے تو اس سے فو راً آگاہی اور صحیح حل کے لیے تگ ودو ہماری ذمہ داری ہے۔اسی طرح حکومت سے عام باشندوں پاخاص اقلیتوں کو اگر کچھ فوائدمل رہے ہیں تو ان سے وا تفیت اور قانونی طور پر ان کے حصول کی کو حشش ہونی جانبے مگر حال یہ ہے کہ حالاک لوگ سب کچھ حاصل کر لیتے ہیں اور ہمیں خبر بھی نہیں ہوتی۔ کوئی قومی وملکی مسلہ پیش آتا ہے تو سا ری آوازیں دوسرے ہی خیموں سے بلند ہوتی ہیں اور ہما ری طرف بالکل سناٹاد کھائی دیتا ہے جسے ہمارایہ مسکلہ ہی نہیں۔ایسے مواقع پرعوام جسے اپنی نمائندگی کرتے ہوئے یاتے ہیں اسے اپنا رہبراور قائکہ ما ن کیتے ہیں اور جنھیں غافل دیکھتے ہیں ان سے اپنا رشتہ توڑ لیتے ہیں ماکم از کم ان کی غفلت وخاموثی پرشا کی رہتے ہیں۔ ان جالات میں اپنی آوا زبلند کرنے اور اپنی قیا دت واضح کرنے کے لیے کوئی ساسی پلیٹ فارم ہوناضروری ہے۔اس کے لیے مناسب صورت یہ ہے کہ دتی میں اپنی زمین ہوجس پر جدید سہولیات پر مشتمل شاندار عمارت ہو، ایک مشتقل عمله ہوجو باضابطہ سرگرم عمل ہو۔اسے حلانے کے لیے بہت بیدار مغزاورساسی

نواے دل بصیرت رکھنے والے افراد پر شتمل ایک سمیٹی ہو جس کے سبھی ارکان دتی یا اس سے قریب مقامات کے رہنے والے ہوں تا کہ کسی معاملے میں فوراً مشاورت اور اجتماع کی ضرورت ہو تو سب لوگ بآسانی جمع ہو جائیں پھراس کی شاخیں مختلف شہروں میں قائم کی جائیں۔ابتداء ایک دو باتنخو اہ کارکن،کرا یے کے ایک دو کمرے اور آمدورفت کے لیے گاڑی رکھ کربھی کام کاآغاز ہوسکتاہے۔مگر جو بھی آغاز ہومنصو یہ بند، مضبوط اور شخکم ہوناضروری ہے۔ باضابطگی، منصوبہ بندی اور گہری سوچ نہ ہونے کی وجہ سے بہت سے کام مضحکہ خیز بن جاتے ہیں یا دىريانہيں ہوتے۔

۲۔ کچھ اور بھی کا معرض کرنے تھے مگر تفصیل سے گریز کرتے ہوئے اشا رات پر اکتفا کرتا ہوں۔

ا-سیرت و تاریخ ۲-تفسیر و علوم قرآن ۳-حدیث و علوم حدیث ۴-تبلیغ کے لیے کسی عالمی زمان پر مہارت ۵-ہند و ستان کی مقامی زمانوں میں کا م ۲-اردو کتا ہو ل کے عربی اور انگریزی تر جمے ۷-عصری اور د ل نشیں اسلوب میں اینے مذہب کااثبات اور مذاہب باطلہ کا ابطال ۸-اینے موجودہ اور گزشته علما کی خدمات کا تعارف۔

یہ سب موضوعات بلکہ شعبہ جات لمبے وقت اور ستقل محنت کے طالب ہیں جن پر باصلاحیت افراد کو لگنے اور کام کرنے کی ضرورت ہے، بعض کام انفرا دی طور پر کیے جا سکتے ہیں اور بعض اکیڈمی کی شکل میں ہونا جا ہے کیوں کہ باضابطہ لائبربری اور دیگروسائل کے بغیر کوئی تھوس، مضبوط اوراعلیٰ کا م ہونا بہت مشکل باناممکن ہے۔

. فی الحال اتنے ہی پر اکتفاکر تاہوں، تفصیل کسی غیررسی مجلس میں بھی ہوسکتی

-4

ے دں حضرات! بیہ تین حیار ایام آپ کی سخت مصروفیت کے ہیں۔ سولہویں فقہی سیمینار میں وقت کی کمی کے باعث تین موضوعات پرمباحثہ وفیصلہ باقی رہ گیاتھا۔ ا-غیر رسم عربی میں قرآن کریم کی کتابت ۲-طویلے کے دودھ کامسکلہ

سوفلیٹوں کی حیثت زکات کے نقطہ نظر سے

خاص اس سیمینار کے لیے دونئے موضوعات دیے گئے:

ا-مسجد کی آمد نی سے اےسی وغیرہ کا انتظام

۲-فلیٹوں کی ربیع در ربیع کامسکلہ

ان سبھی موضوعات پرآپ کو بحث کرنی ہےاوراخیس فیلے تک پہنچاناہے۔ رب کریم علم وعرفان کے دروازے کشادہ فرمائے اور سیح حل تک پہنچنے کی توفیق جميل مرحمت فرمائے۔

حضرات!آب کی تشریف ارزانی پر میں ایک بار پھرآب کوخیر مقدم کہتاہوں اور آپ کی عنایات کاشکریہ اداکر تاہوں۔ آمدور فت اور قیام کے دوران اگر کوئی تکلیف ہوتواس کے لیے معذرت خواہ ہوں،اس پرنظرر کھیں کہ، مشقتول سے عمل خیر کانرخ دوبالا ہوجاتا ہے۔ دعافرمائیں کہ رب کریم ہم منتظمین کوآپ کے لیے زیادہ آسانیاں فراہم کرنے کی توفیق مرحت فرمائے۔

مندوبین کے ساتھ میزبانوں اوراس کارخیر میں حصہ لینے والے بھی معاونین، مخلصین اور محبین کابھی شکریہ اداکر تاہوں۔سب کی مشتر کہ کاوُں و محنت اور تعاون سے بیہ سیمینار منعقد ہوا ہے اوران شاءالمولی تعالی خیروخوبی اور کامیابی کے ساتھ اختتام پذیر بھی ہوگا۔ رب کریم سب کواپنے بے پایاں فضل وکرم سے نوازے اور دارین کی سعاد توں سے بہرہ ور فرمائے۔ و صلی الله تعالی و بارك وسلم على حبيبه الامجدالا كرمروعيل آله وصحبه.

نوائے دل

# مجلس شرعی کے اٹھار ہویں فقہی سیمینار کاخطبۂ استقبالیہ

منعقده: ۱۷ تا ۱۹ رصفر ۲۳۲ اه مطابق ۲۲ رتا ۲۴ رجنوری ۲۰۱۱ وشنبه تا دوشنبه کا

#### خطه صدارت

#### بمقام: حرابیلک اسکول، مهابولی، تھانے، مہاراشر

\_\_\_\_\_

بسم الله الرحمٰن الرحیم. نحمده و نصلی علی حبیبه الکریم بڑی مسرت کی بات ہے کہ مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ مبارک بور کا اٹھار ہوال فقہی سیمینار آج مہاراشٹر کی سرزمین پر منعقد ہور ہاہے اور علماہ دین و مفتیان کرام کا نورانی قافلہ اس خطے میں ضوفگن ہے۔

ہم سیمینار میں شرکت فرمانے والے سبھی اہل علم کا پر جوش خیر مقدم کرتے ہیں اور شکر گزار ہیں کہ اپنی مصروفیات جھوڑ کر اور سفر کی صعوبتیں برداشت کرکے وہ یہاں رونق افروز ہوئے ان کے ساتھ وہ تمام حضرات ہمارے شکریے کے ستحق ہیں جھول نے سیمینار کے سوالات موصول ہونے کے بعد جوابات تیار کرنے کے لیے فقہی مصادرومراجع کی مراجعت میں جدوجہد صرف کی اوراپنے قیمتی خیالات سپر دقلم کرکے مجلس شرعی کوارسال کیے۔

مقالات پرنظر ڈالنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ علما ہے کرام نے محنت و مشقت سے کام کیا ہے۔ بعض حضرات نے ہر موضوع پر کافی بسط و تفصیل سے گفتگو کی ہے اور زیادہ سے زیادہ مراجع و مآخذ سے استفادہ کی کوشش کی ہے۔ مولا تعالیٰ بھی حضرات کوان کے حسن نیت اور جہد حسن پر اجر عظیم سے نواز ہے۔

ره گیا اختلاف آرا اور فکروں کا مختلف سمتوں میں سفر توبیہ غیر منصوص اور نئے

نواے دل مسائل میں لابدی امر ہے۔ رب تعالیٰ کی تیسیرو توفیق شامل حال رہی توہمیں امید ہے کہ بحث ومناقشہ کے بعد سبھی مسائل میں بعونہ وکرمہ تعالیٰ کوئی واضح اور صحیح حل رونما ہو گاجس پر بھی ثُشر کاانشراح صدر کے ساتھ اتفاق کر سکیں گے اور مذاکرات کی نشستیں بامرادوكامياب بوكربرخاست بول گل-و هو المستعان و عليه التكلان. بدامر باعث مسرت اور قابل توجیہ ہے کہ نئے مسائل کے حل اور نئی سمتوں میں امت مسلمہ کی رہ نمائی کے لیے پیش قدمی ہوئی اور علما ہے کرام کی مخفی قوتیں اور صلاحیتیں بروے کار آئیں توبہت سے پیچیدہ مسائل کی گھاں سلجھیں،امت کو سیچ حل دست باب ہوئے۔مزیدبرآل فکروں کے دروازے کھلے بختیق ویڈقیق کی راہیں ملیں،علمی وفقهی ذخیروں سے استفادے وافادے کی مزید صورتیں نمودار ہوئیں اور بہت سی صلاحیتیں جوصرف درسات میں گم تھیں اے علم وفن کے وسیع وعریض آفاق پر جلوہ نماہیں۔ اس سے ہمیں بیسبق ملتاہے کہ دوسرے خالی میدانوں کے لیے بھی اس طرح کی مخفی صلاحیتوں کااستعال ہوتو بہت ساراخلا جلد ہی پر ہوسکتا ہے۔ میں یہاں چند جہتوں کااشارہ کروں گا۔

نواے دل

## مجلس کے انیسویں فقہی سیمینار کاخطبۂ صدارت

منعقده:۱۹ر تا ۲۱ر صفر سهه ۱۲ اصطابق ۱۶ ار جنوری ۲۰۱۲ و شنبه تا دو شنبه بمقام: دارالعلوم امجدیه بهیوندگی

\_\_\_\_\_

بسم الله الرحمن الرحيم حامداً و مصلياً و مسلماً برص مرت كى بات ہے كه پھر امسال مجلس شرى كا سيمينار مهاراشٹر كى مرزمين پرممبئ كے قريبی شهر بھيونڈى ميں منعقد ہورہاہے، اس ميں اہلِ بھيونڈى كى شش اوركوشش دونوں كادخل ہے، گزشتہ سال مہابولى ميں سيمينارختم ہونے كى شش اوركوشش دونوں كادخل ہے، گزشتہ سال مہابولى ميں سيمينارختم ہونے كے بعد بھيونڈى شهر ميں ايك اجلاسِ عام منعقد ہواتھا، جس ميں كئى اہم دينى وعلمى موضوعات پرتقريريں ہوئيں اور محترم الحاج و قاراحمد عزيزى نے مجلس شرى اور جامعہ اشرفيہ كے موضوع پر بھى ايك خطاب كيا۔ امسال ہم ديكھ رہے ہيں اور جامعہ اشرفيہ كے موضوع پر بھى ايك خطاب كيا۔ امسال ہم ديكھ رہے ہيں اور جامعہ اشرفيہ كے موضوع پر بھى ايك خطاب كيا۔ امسال ہم ديكھ رہے ہيں اور جامعہ اخراب عام بلكہ سه روزہ فقہى سيمينار بھى بھيونڈى كى سرزمين پراتر كه نہ صرف اجلاسِ عام بلكہ سه روزہ فقہى سيمينار بھى بھيونڈى كى سرزمين پراتر

آیا ہے۔
میں مجلس شرعی اور جامعہ اشرفیہ کی جانب سے دارالعلوم امجدیہ بھیونڈی
کے ارکان واساتذہ وطلبہ، بھیونڈی کے علما ومحبان اہل سنت اوران تمام حضرات
کادل کی گہرائیوں سے شکریہ ادا کرتا ہوں، جھوں نے فقہی سیمینار کے انعقاد
میں کسی طرح کا کوئی تعاون پیش کیا ہے۔ یہ ایک خالص دین، علمی، فقہی کام
ہیں کسی طرح کا کوئی تعاون آدمی کی خوش نصیبی بھی ہے اور رب تعالی کی خوش نصیبی بھی ہے اور رب تعالی کی خوش نودی کاذریعہ بھی۔ رب تعالی اس میں شرکت وتعاون کرنے والے تمام حضرات
کودارین میں اپنی بیش بہانعمتوں سے نوازے۔

https://alislami.net

نواے دل سب سے اہم خدمت ان علماے کرام کی ہے جنھوں نے وقت کے پیجیده اور مشکل مسائل پر اپنی علمی وفکری توانائیاں صرف کیں، فقہی کتابوں کی مراجعت کی، متعلقہ عبارات وجزئیات تلاش کیے،احکام وجوابات کے استخراج میں سعی بلیغ فرمائی اور اپنے فکری وعلمی نتائج صفحات قرطاس پر ثبت کرے مجلس شری کے سیرد کیے۔ پھر جامعہ اشرفیہ کے بعض اساتذہ نے سیروں صفحات پر تھیلے ہوئے نقوش قلم کا بغور مطالعہ کیااور یہ جائزہ لیا کہ وہ کون سی باتیں ہیں جن پرسب اہل قلم متفق ہیں،اوروہ کون سے ایسے امور ہیں،جن میں اختلاف ہے، پھراس اختلاف کی وجہیں اور سمتیں کیاہیں اور تنقیح طلب امور کیا ہیں؟ يقىناً به علمی وقلمی کاوشیں کسی بھی زندہ قوم کا بیش قیت سرمایہ ہیں، جس یر یہ حضرات اپنی حساس اور قدردال قوم کی جانب سے تحسین اور شکریے کے مستحق ہیں۔رب تعالی سب کواپن بے کرال جزاؤں اور عطاؤں سے شاد کام فرمائے۔ ان میں اور ان کے علاوہ جو حضرات مذاکرات کے لیے مدعو ہوئے اور سفر کی صعوبتیں برداشت کرکے یہاں تشریف لائے ہم ان کا خیر مقدم کرتے ہیں، اورامیدر کھتے ہیں کہ مسائل کے صحیح حل اورواضح نتائج تک رسائی کے لیے وہ اپنی بوری علمی و فکری صلاحتیں اخلاص وتوجہ کے ساتھ صرف کریں گے اور رب تعالی اپنی خاص مدداور بے پایاں فضل و کرم سے بندگر ہوں کو کھول دے گا اور امت مسلمہ کے لیے کشادہ اور صاف ستھری راہ پیش کرنے میں کامیانی حاصل ہوگی۔

حضرات! انیسویں فقہی سیمینار کے تین مسائل میں سے ایک بڑا نازک اور حساس مسکلہ" فکاح میں کفاءت "کاہے۔میں علاے کرام سے گزارش کروں گا که اس پراینے علمی و قاراور بوری متانت و سنجیدگی کو بر قرار رکھتے ہوئے بحث کریں گے۔کوئی ایبا جملہ یا لفظ زیر استعال نہیں آنا چاہیے جس سے کسی پر طنز

نواے دل وتضحیک یادل آزاری کا گمان پیداہو، یہ سے سے کہ اللہ کے نزدیک عزت و بزرگی کامعیار دین داری اور تقویٰ ہے، مگراس کاتعلق آخرت کی سرخ روئی اور سرفرازی سے ہے۔ نکاح کی مشروعیت میں شریعت مطہرہ نے بہت سے دنیوی امور کا بھی اعتبار رکھا ہے۔انسانوں کے درمیان جو رشتہ ازدواج منعقد ہوتا ہے وہ محض عارضی و وقتی نہیں ہوتا، بلکہ عموماً بوری زندگی کی ر فاقت، نه صرف دو حانوں کی رفاقت بلکه دو خاندانوں کی قرابت، ایک صالحنسل کی ولادت، تعلیم وتربیت اور ایک اچھے معاشرے کی تشکیل کا تصور کار فرماہو تاہے۔اس لیےاسلام کی حکیمانہ شریعت نے کسی نہ کسی درجے میں ان امور سے اعتنا کیا ہے،جو اس دنیاوی سفر کی کاممانی میں معاون ومددگاریا ضرررسال وخلل اندازہوتے ہیں، کیوں کہ ماہمی ناخوشگواری کے ساتھ ایک لمیاسفر طے کرنانہ صرف یہ کے مٹھن اور دشوار ہوتا ہے بلکہ عادةً ناکامی اور جدائی سے ہم کنار ہوتا ہے، یقینًا اہل اسلام کی نظر میں انمان وعمل کی استقامت اوردین داری وتقویٰ کی برتری کاتصورسوسائی کے دنیاوی تصورات واعتبارات پر غالب و قاہر ہونا جانبے لیکن بعض افراد میں بہ تصور، بلندوبالا صورت میں بیدا نہ ہوسکا، توشریعت نے انھیں نکاح سے روکا نہیں ہے کہ اس سے فتنہ و فساد کبیر کا اندیشہ ہے۔بلکہ ایسے لوگوں کے لیے یمی راہ رکھی ہے کہ وہ رشتہ ایسی ہی جبگہ کریں جہاں زوجین کا سفر حیات باہمی خوش گواری وانبساط کے ساتھ کامیابی سے ہم کنار ہو، بشرطے کہ ایمان وعمل سمجیح وسالم ہو۔اسلامی شریعت دنیاوی بھلائی اور خوش گواری کے لیے اس حد تک نرمی ورواداری کی قائل نہیں کہ ایک خوش عقیدہ کا رشتہ نکاح کسی ہے دین یابردین سے باندھنے کی اجازت دے دے اور بے دینی یا بر دینی کا طوفان بڑھنے اور پھلنے کی راہ ہموار کرے۔ والعباذ بالله رب العالمین أحڪم الحاكمين.

یہ میں نے اس لیے عرض کردیا کہ آج کل کچھ لوگ حکم دنیا و آخرت کے فرق اور نکاح کے حکیمانہ مصالح کو نظر اندازکرکے اعتبارِ کفاءت کے مسکلہ میں فقہا پراعتراض کرتے ہیں اوران کی نظرِ حکمت ودقت سے غفلت و بے خبری کے نتیج میں بہت سی بے کارو بے ہودہ باتیں کہ جاتے ہیں۔مولی تعالی آخیس مقاصد اور حکمتوں کو اچھی طرح سمجھنے کی توفیق مرحمت فرمائے۔

بہر حال مندوبین کرام سے میری گزارش صرف اس قدر ہے کہ مسکلہ کی نزاکت کو ملحوظِ خاطر رکھیں اور علمی متانت ووقار کے دائرے میں خالص شرعی وفقہی مباحثہ و مذاکرہ بروے کار لائیں۔

بینکوں کی ملازمت اور ڈی این اے ٹیسٹ کے مسکوں میں بھی کئی نازک پہلو ہیں جوآپ کی دفت نگاہ اورناخن گرہ کشاکی کار فرمائی کے منتظر ہیں۔ غدا کرے ان مسکوں کابھی ہر پہلو واضح اور منکشف ہوکر جلوہ گرہو۔ و بیدہ تعالیٰ التو فیق و ھو خیر رفیق.

حضرات! اس وقت ایک بزرگ عالم دین کی یاد آرہی ہے، جو اب ہم میں نہ رہے، لیعنی شیخ القرآن علامہ عبد اللہ خال عزیزی مصباحی جو جامعہ اشرفیہ کے سابق اساذ بھی تھے اور مجلس شرعی کے ہمدرداور بہی خواہ بھی، کئی سیمینارول میں شرکت بھی فرمائی، کئی سال سے زیرِ علاج تھے، اس درمیان جب ٹھیک رہتے درس و تدریس اور ملاقات واسفار کا سلسلہ جاری کردیتے۔ گزشتہ شعبان میں لکھنو کے اندرزیرِ علاج تھے کہ دم آخر آگیا اور ۱۲ سفار المعظم ۱۳۲۲ھ کو این مالکِ حقیقی سے جاملے۔ مولی تعالی آخیں اپنی رحمت و غفران سے نوازے اوران کے درجات بلند فرمائے۔ آمین۔

آخر میں پھر اپنے تمام مندوبین کا ان کی تشریف آوری پر خیر مقدم کرتے ہوئے شکر گزار ہول اور سیمینار کے تمام منتظمین اور معاونین کا بھی شکریہ ادا

نواے دل کے مطرب سے عرض گزار ہوں کہ ان حضرات نے ہر طرح کے مان حضرات میں معرب کے مان حضرات میں کے مان حضرات میں معرب کے مان معرب کے مان معرب کے مان کے م سہولت وراحت بہم پہنچانے کی کوشش کی ہے اور آئدہ چار دنوں میں بھی ان کی کوشش یہی رہے گی کہ آپ حضرات کو کوئی تکلیف نہ ہو۔ان کے نیک جذبات اور مخلصانہ مساعی کی قدر کرتے ہوئے انھیں اپنی مبارک دعاؤں سے نوازیں اوراگر کوئی کمی باکوتاہی ہوجائے تو اپنی کشادہ دلی اوراعلی ظرفی سے معاف فرمائیں، بلکہ دین وعلم کی راہ میں ہرقشم کی مشقت ومصیبت اور ناگواری واذبت جھیلنے کا حوصله پيدا كرين، اسى ليے كها كيا ہے: العطايا بقدر البلايا. والله خير حافظا و هو أرحم الراحمين و اكرم الاكرمين، والصلاة والسلام على خير خلقه سيد المرسلين، خاتم النبيين، وعلى أله و صحبه و علماء دينه و فقهاء شرعه و هداة الحق و دعاة الخير أجمعين----والسلام عليكم ورحمة الله و بكاته

## مجلس نثرعی کے بیسویں فقہی سیمینار کاخطبہ صدارت منعقدہ: ۲۱ر۷۸ررجب ۱۹۳۴ھ مطابق کار ۱۸ر۱۹رمئ ۲۰۱۳ء بمقام: جامعہ البرکات علی گڑھ

\_\_\_\_\_

بِسْدِ اللَّهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيْدِ ۔ ۔ ۔ کامِداً قَ مُصَلِّياً وَ مُسَلِّمًا سب سے بہلے میں مجلس شری جامعہ اشرفیہ مبارک بوری جانب سے اپنے مندوبین کرام اور تمام شرکاکا خیر مقدم کرتا ہوں کہ انھوں نے اپنے اوقات کا فیمتی حصہ مجلس کوعنایت فرمایا۔ رب کریم سب کوجزائے خیر سے نوازے اور مجلس کے مقاصد جمیلہ کو کامیابیوں سے ہم کنار فرمائے۔

حضرات!ہمیں بڑی مسرت ہے کہ مجلس شرعی کابیسوال سیمینار (بتاریخ کابیسوال سیمینار (بتاریخ کابیسوال بیمینار (بتاریخ کابر ۱۹۷۸ رجب ۱۹۳۸ هے /۱۹/۱۸ اروپ اپنی شجارت اور صنعت و حرفت کے اعتبار سے منعقد ہو رہا ہے۔ یہ شہرول کا مقابلہ نہیں کرسکتا لیکن «مسلم یونیورسی " کے ملک کے چند بڑے شہرول کا مقابلہ نہیں کرسکتا لیکن «مسلم یونیورسی " کے باعث اسے ملکی اور عالمی پیانے پر جو شہرت حاصل ہے وہ دوسرے شہرول سے کسی طرح کم نہیں۔

اس دانش گاہ کا ایک دور وہ بھی تھا جب اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قادری بہاری بہاری (۱۲۲۱ھ-۱۳۴۰ھ) کے خلیفہ حضرت مولاناسید سلیمان اشرف بہاری (م۱۳۵۸ھ) تلمید مولانا ہدایت اللہ خال رام بوری (م ۱۳۲۹ھ) شاگرد علامہ فضل حق خیرآبادی (۱۲۱۲ھ – ۱۲۷۸ھ) علیہم الرحمہ کا علمی جاہ و جلال یہال چھایا ہواتھا۔ ان کے عالمانہ شکوہ وو قارکی بڑی جانداراور شاندار منظر کشی پروفیسر

نواے دل رشید احمد صدیقی (م ۷۵۹ء)نے اپنی کتاب "گنج ہاے گرال مایی" میں کی ہے۔ دوسری مسرت وسعادت بہ ہے کہ ہمارا سیمینار جامعہ البرکات کے بارونق اور بابرکت خطے میں انعقاد پزیر ہے جس کی تاسیس الیی بلند ہمت شخصات کے ہاتھوں عمل میں آئی ہے جنھیں مارہرہ شریف کی اس عظیم خانقاہ برکاتیہ کی سجادگی یار کنیت حاصل ہے جوآج صرف برملی وبدایوں ہی نہیں بلکہ بر صغیر کے تقريبًا تمام شهرول اور ضلعول كابالواسطه بابلاواسطه مرجع ارادت اور مركز عقيدت ہے بلکہ اب اس کا فیضان ملکی حدول کو توڑ کردور دراز ملکول تک عام ہودیا **--** اللهمزدفزد.

اس خانقاہ کے نسبت کو ہمارے اکابر نے سموایرَافتخار سمجھا ہے۔اس کی عظمت و جلالت سے آگاہ وخبر دار کرنے کے لیے امام عشق و محبت امام احمد رضا قدس سرہ کی یہ صدا برابر کانوں میں گونجی رہتی ہے۔

کسے آقاؤں کا بندہ ہوں رضا بول بالے مری سرکاروں کے

ہم سرایاساس وامتنان ہیں کہ مجلس شرعی کے سرپرست حضرت امین ملت پروفیسر سید محمامین میال برکاتی دام ظلہ نے بیسویں سیمینار کے لیے جامعہ البركات كى فضا پسند فرمائي اور ايك دريره سال قبل دارالعلوم امجربه بهيوندى میں منعقدہ انیسویں سیمینار کے آخری اجلاس میں بزات خود جملہ مندویین کو علی گڑھ آنے کی وعوت دی جس کی منگیل آج عملی شکل میں ہماری نگاہوں کے سامنے ہے۔

الحمدلله!اس خاندان اوراس خانقاه میں بذل وسخااور جودوعطا کی شان آج بھی نمایاں ہے۔ یہاں اس سیمینار کا انعقاد بھی اسی کا ایک جلوہُ دل نواز ہے۔ مختلف افراد، اداروں اور تنظیموں کے ساتھ عنایات کاسلسلہ اگرکوئی باخبر صاحب

نواے دل قلم جمع کرے تو یہ ایک چشم کشا، سبق آموزاور حیرت انگیز باب ہوگا۔ میکن ان نوازشات کے پیچھے جماعت کی سربلندی، دبنی علمی اور ملّی کاموں کے فروغ، اچھے کام کرنے والوں کی ہمت افزائی، ان کی تقویت اور کار خیر میں پر خلوص تعاون کا جو ناقابل شکست اور عبرت انگیز حذبہ کار فرما ہے وہ نگاہوں سے مجھی او جھل نہیں ہونا جاہیے۔ یہی وہ نایاب یا نادر و کمیاب جوہر ہے جو ہمارے کر یموں کا مقام بلندسے بلند تر کردیتا ہے۔

حضرات! اب کچھ ذکرحامعہ اشرفیہ کابھی سن کیجے۔مبارک بور میں مدرسہ مصباح العلوم کے نام سے اس کا قام تو آج سے ایک سوسترہ سال پہلے اسااھ میں ہو حکا تھا مگراس کے عروج وارتفاکی تاریخ آج سے باسی سال پہلے ۱۳۵۲ھ مطابق ۱۹۳۴ء سے شروع ہوتی ہے جب جلالتہ العلم، ابو الفیض حافظ ملت مولانا شاه عبد العزيز محدث مرادآبادي قدس سره (١١٣١ه - ١٩٩١ه) نے اسے اپنے قدوم میمنت لزوم سے نوازا۔ایک سال کی مدت بوری نہ ہوئی تنی که مبارک بور میں دنی و علمی جوش و خروش کاسال بندھ گیا اور ۱۰رشوال ۱۳۵۳ هر کو پہلے سے زیادہ وسیع اور مضبوط ایک نئی عمارت کا سنگ بنیاد رکھا گیا جس كاتاريخي نام "باغ فردوس" ہے۔اس وقت تك ادارے كانام صرف مصباح العلوم سے بڑھ کرمدرسہ اشرفیہ مصباح العلوم ہودیاتھا۔ شیخ المشایخ حضرت شاہ على حسين اشرفي بركاتي (١٢٦٦هـ ١٣٥٥هـ) أورصدرالشريعيه مولانا امحد على أظمى رضوی مصنف بهار شریعت (۱۲۹۲ه- ۱۳۷۷ه) اور محدیث عظم حضرت مولانا سید محمد کچھوچھوی (وصال- ۸۱سااھ) علیہم الرحمہ نے بنیادر کھی۔ حضرت شیخ المشایخ نے اس کے استحکام و ترقی کی دعاؤں کے ساتھ یہ بھی فرمایا تھا"جو اس کی ایک اینٹ بھی کھسکائے گا،اس کی اینٹ سے اینٹ نج حائے گی"۔

جب حضرت صدرالشريعيه عِلَالْحِيْثِي ١٧٣١ه مطابق ١٩٣٨ء ميں دوسرے

واے دں سفر حج پرروانہ ہورہے تھےاس وقت حافظ ملت نے عرض کیا تھا: حضور''انثر فیہ'' كو أيني دعاؤل ميل مادر كھے گا۔ صدر الشريعة عِالِيْحَيْم نے فرمايا: "اشرفيه برھے گا، پھولے گا، تھلے گا اور جو اس کی مخالفت کرے گاذلیل ہوگا"۔

حضرت شیخ المشایخ اور حضرت صدرالشریعه علیها الرحمه کے ان کلمات کی صداقت اور مقبولیت کا مشاہدہ دنیا بارہا کر چکی ہے اور ان شاء اللہ آئندہ بھی

حالیس سال بھی بورے نہ ہوئے تھے کہ وہ نئی عمارت طالبان علم کی کثرت کے باعث ننگ سے ننگ تر معلوم ہونے لگی اور کسی کشادہ زمین کی تلاش اور وسیع عمارت کی تدبیر شروع ہو گئی۔ بہاں تک کہ قصبہ کے ماہر تیس (۳۰) ایکڑ زمین خرید لی گئی (جواب پیجاس ایکڑ، کے قریب ہوچکی ہے) ۲۰/۱۲؍ ۲۲رربیج الاول ۱۳۹۲ه مطابق ۲۷۲ر کرمئی ۱۹۷۲ء کی تاریخیں رسم سنگ بنیاد اور تعلیمی کانفرنس کے لیے مقررہو گئیں۔ حافظ ملت کی دعوت پر اعلیٰ حضرت امام احدرضا قادری بریلوی قدس سرہ کے شہزادے سرکار مفتی عظم ہندعلامہ شاہ مصطفیٰ رضا قادری بریلوی (۱۰۱۰ه – ۲۰ ۱۰ه) هر)سدانعلما حضرت مولاناسد آل مصطفیٰ بركاتي ماريروي (١٣٢٧هـ -١٩٩٨هه) محابدملت حضرت مولانا حبيب الرحمن قادري اڑیسوی(۱۳۲۲ھ -۱۰۴۱ھ) علیہم الرحمہ اور بہت سے مشاہیر علمانے ہندکی تشریف آوری ہوئی۔سہ روزہ تعلیمی کانفرنس حضرت سیرالعلما کی صدارت میں ہوئی۔ ٢١ر ربيح الاول مطابق ٤رمئ كوبعد نماز ظهر سركار مفتى عظم عِلَالِيْ فِيهِ فِي الشَّرْفِيهِ مصاح العلوم کی نئ عمارت کاسنگ بنیادر کھا اور ادارے کے عروج و استحکام کی دعائیں کیں۔اسی کانفرنس میں ادارے کا نام "الجامعة الاشرفیہ" تجویز ہوا، اور جلسهٔ عام میں اس کا اعلان ہوا صرف چودہ ماہ کی مدت میں مرکزی درس گاہ کی دو منزلہ عمارت تبار ہو گئی جس کے افتتاح کے موقع پردوسری کانفرنس ۱۹ر

نواے دل مطابق ۱۲ر کار نومبر ۱۹۷۳ء کو منعقد ہوئی۔اس موقع پر بھی ۲۰ رشوال ۱۹۳۳ء مطابق ۱۸۷ کار نومبر ۱۹۷۳ء کو منعقد ہوئی۔اس سرکار مفتی عظم ہند، حضرت سیدالعلمااور مشاہیرعلما ومشایخ کی تشریف آوری ہوئی۔ بعد نماز مغرب حضرت مفتی عظم عِلالحِظے نے علما و مشایخ کی موجودگی میں طلبه کو بخاری شریف شروع کرائے عمارت کا افتتاح کیا اوردن میں دارالا قامہ کاسنگ بنیادر کھا۔ حافظ ملت نے اپنے ایک مضمون میں ان ساری کامیابیوں اور تیز گامیوں کو حضرت مفتی عظم قدس سرہ کی مخلصانہ دعاؤں کا ثمرہ لکھا ہے۔ حضرت سید العلما نے اسی دوسری کانفرنس میں اپنا وہ تاریخی جملہ ارشاد فرمایا کہ "حافظ صاحب اپنے کو تنہانہ سمجھیں ضرورت ہوئی تو میں سارے برکاتیوں کوان کے قدموں پر چھکا دوں گا"۔

حضرت احسن العلما مولانا سد شاه مصطفیٰ حدرحسن میال (۴۵مساه-١١٨اه) قدس سرّه نے ١١٧ جون ١٩٨ه [٨٨ رجب ١٩٨١ه، چهار شنبه] كو حافظ ملت نمبر کے لیے جو تحریر ارسال فرمائی اس کا اختتام اس عبارت پر ہوتا ہے "ان کی یادگار "الحامعة الاشرفیہ" کی تعمیر کے لیے آئے ہم سب مل کرسیسہ بلِللَّهُ مولَى ديوار بن جائين-السعى مني و الإتمام من الله".

ہمارا اعتقاد وائمیان ہے کہ ان جلیل القدر بزرگوں کی خلوص بھری دعائیں، اوران کی اخلاص و محت سے لبریز تمنائیں رائگال جانے والی نہیں، پھراشرفیہ کے عروح و استحکام کے لیے ان کی عطائیں مزید برآل ہیں۔انہی مستجاب دعوات وعنایات کاصدقہ ہے کہ ابتدا سے اب تک اشرفیہ نے ہمیشہ آندھیوں کی زدیر چراغ جلایا ہے جس کی کو کوئی بڑے سے بڑا سُورما بھی مدھم نہ کرسکا، بلکہ بزرگوں کی پیشین گوئی کے مطابق ذلیل وناکام ہوکررہا۔

ے کے سیات میں سے جان رسان دان ماہ ہوررہا۔ حافظ ملت نے نصاب تعلیم، طریقۂ تعلیم اور دینی علمی دعوتی تربیت پر بھی ہمیشہ توجہ میذول فرمائی مگر سب کی تفصیل کی بہاں گنجائش نہیں۔

نواے دل انھوں نے جو علمی و دننی مشن حچوڑا وابستگان جامعہ انثر فیہ آج بھی اس کی تکمیل اور اسے مختلف جہتوں سے آگے بڑھانے میں سرگرم ہیں۔جامعہ میں اختصاص في الفقه، اختصاص في الحديث، اختصاص في الادب العربي، اختصاص في الادبان وغيره شعبے جاری ہیں اور آج بھی فارغین جامعہ ملک و بیرون ملک اپنی دئی وعلمی خدمات کے ماعث ممتاز اور نمایاں نظرآتے ہیں۔

تقریباً ۱۵رسال پہلے حامعہ اشرفیہ کے اندر حضرت امین ملت پروفیسر سید محمد امین میال برکاتی دام ظله کی سریرستی مین «مجلس برکات" کا قیام عمل میں آبا،اس کا دائرهٔ کاریه متعین ہوا:

(۱) اہل سنت کے حواثی کے ساتھ درسیات کی اشاعت

(۲) ضرورت کے مطالق نئے حواثق کی ترتیب

(۳) نئی نصانی کت کی تیاری

الحمد للد! تینوں خطوط پر کام جاری ہے بلکہ زیادہ کام ہو دیا ہے اور مجلس برکات کی نشرمات کوہمہ جہت وقارو مقبولیت حاصل ہے۔

مجلس شرعی بھی ذمہ داران ادارہ کی پیش رفت کی ایک زندہ مثال ہے۔ جامعہ کے سربراہ اعلیٰ حضرت مولاناعبدالحفیظ صاحب دام ظلہ نے حضرت شارح بخاری مفتی محدشرنف الحق امحدی عِللِفِئے (۴۸ساھ - ۱۲۲۱ھ) اوردیگر علماہے اشرفیہ کوجد پیرمسائل میں امت کی رہ نمائی کے لیے باضابطہ تشکیل مجلس کی حانب متوجه كما اور ۲۲سر جمادي الآخره ۱۲۳هره مطابق ۱۹۸ دسمبر ۱۹۹۲ء بروز شنبه علماے اشرفیہ کی مشاورت کے بعد اس کا قیام عمل میں آیا۔اس سے سات سال قبل علامه ارشدالقادری، کی تحریک پراشرفیه میں "شرعی بورد" قائم ہوا تھا مگر وہ صرف دوناتمام مسکوں تک محدودرہا۔آگے نہ بڑھ سکا۔

بحمرہ تعالیٰ! مجلس شرعی کے ذریعہ اب تک سینتالیس (۴۷) پبحیدہ مسائل

نواے دل علی ہو جکے ہیں۔ اور اس سیمینار کی پیمیل پر اِن شاء اللہ تعالی پیچاس کی تعداد پوری ہو جائے گی۔مجلس شرعی کے موضوعات ایسے آسان نہیں رکھے جاتے جن کا سیح اور مستند جواب دینے کے لیے ایک ہی مفتی کافی ووافی ہو بلکہ موضوعات ایسے ہوتے ہیں جو مشکل ہوں اوران میں اختلاف آراکی راہیں نکلتی ہوں۔ تجربہ بھی بتاتا ہے کہ ایک موضوع کے تحت متعدّد گوشے نکلتے ہیں اور ہر پہلو پر مختلف رائیں سامنے آجاتی ہیں اور مندوبین کھلی فضا میں مکمل بحث وتمحيص كے بعد کسی متفقہ نتیجے تک پہنچتے ہیں۔

به سب کچھ فیضان ہے سیدنا امام اعظم ابو حنیفہ رابطنگیے (۱۹۸ھ - ۱۵۰ھ)ان کے اصحاب اور مشایخ حنفیہ کا،اور متاخرین میں اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قدس سره کی تحقیقات اور فتاوی کا۔

ہمارے فقہاہاحاحناف نے اپنی تدوین فقہ میں پیش قدمی ہی کے وقت مسائل کی مختلف جہتوں اور نوعیتوں کا استخراج کیا پھر کتاب وسنت کی روشنی میں اپنی خدا داد اجتہادی صلاحیتوں کو بروے کارلاتے ہوئے جوابات طے کیے جن کی روشنی میں خادمان فقہ آج صدیاں گزرجانے کے بعد بھی نو بیدا مسائل كاحل تلاش كرليتے ہيں۔

فقه حنفی کی جامعیت کے بارے میں امام موفق بن احمد مکی (۸۴م ۵ -۵۲۸ھ) کی کتاب مناقب امام عظم (ص ۱۳۵۸ طبع اول - دائرة المعارف حيدرآباد اساس کے میں ایک روایت نقل کرناچاہتاہوں جس کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت ابن سُریج والتعلقیت کے سامنے کوئی شخص امام عظم پر طعن کرنے لگا۔ حضرت ابن سریج نے فرمایا :اے شخص اپنی زبان روک۔ان کی شان سے ہے کہ تین چوتھائی (۳/۴)علم ان کے لیے مسلّم ہے۔اور ایک چوتھائی جو دوسروں کے حصے میں آتا ہے وہ بھی ان لوگوں کے لیے مسلم نہیں، کیوں کہ ابو حنیفہ

نواے دل اس حصے میں ان سے نزاع رکھتے ہیں۔اس شخص نے کہا: یہ کیسے؟ حضرت ابن سُریج نے فرمایا: علم سوال و جواب کا مجموعہ ہے۔نصف علم سوال ہے اور نصف علم جواب ابو حنیفہ پہلے شخص ہیں جنھوں نے سوالات تبار کیے لینی کسی عبادت یا معاملت کے کسی جز میں کیا کیا صورت حال پیدا ہو سکتی ہے اور فقہا کے سامنے کیا کیا سوالات آسکتے ہیں؟ ان سب کا استخراج کرکے انھیں مرتب کیا۔ پھر ان کے جوابات بیان کے۔ان جوابات کو بعض نے صحیح کہا، بعض نے غلط کہا۔ اگر ہم یہ مان لیں کہ ان کی خطاصوات کے برابر ہے تو نصف ثانی کانصف لینی ایک چوتھائی ان کے لیے مسلم رہا جب کہ نصف اول لینی وضع سوالات میں ان کاکوئی شریک و سہیم نہیں۔ اس طرح تین چوتھائی علم ان کے لیے مسلم ہوگیا۔اب ایک چوتھائی جو ہاقی رہا وہ بھی دوسروں کے لیے مسلم نہیں اس کے کہ ابو حنیفہ کو اس حصے میں دوسروں سے اختلاف ہے۔حضرت ابن سُریج نے اس پر اور بھی شواہد پیش کیے ہیں، میں نے مختصر پر اکتفا کیا۔ حقیقت بہے کہ امام عظم کا احسان بوری امت پر ہے۔اس احسان کی بھی مختلف جہتیں ہیں مگر تفصیل کی گنجائش نہیں۔اجلّہ محدثین ان کے تلامٰدہ یا تلامٰدہ کے تلامٰدہ میں شامل ہیں۔امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حنبل، امام بخارى، امام مسلم اور بقيه اصحاب ستّه سب براه راست يابالواسطه يا بوسائط ان کے دامن تلمذے وابستہ ہیں۔اس کی تفصیل بھی ایک مشتقل تحقیقی مقالے کی

طالب ہے۔ الغرض ہمارے علما اپنے بزرگوں کے رشحات قلم سے استفادہ واستفاضہ کرتے ہوئے پیچیدہ مسائل حل کرنے کی سعی بلیغ کرتے ہیں۔رب کریم کا فضل و کرم شامل حال ہوتا ہے اور صحیح نتائج تک رسائی ہو حاتی ہے. فالحمد لله على ذلك.

 $\Lambda f^{\prime}$  نواے دل

میں سابقہ روایت کے مطابق اس سیمینار میں اپنے مندوبین کرام سے یہ نہیں کہنا چاہتا کہ آپ کی راحت وسہولت میں کوئی فروگزاشت ہوئی ہوتودرگزر فرمائیں، اس لیے کہ اس بارآپ اپنے مخدوموں کے زیر سابہ حاضر ہیں جہال اگر واقعی تکلیف ہوتو بھی شکوہ نہیں ہونا چاہیے۔دوسری وجہ یہ ہے کہ یہال کوئی پریشانی متوقع بھی نہیں، اس لیے کہ اب تک جو منتظم ہوتے تھے وہ تجربات کی وادی سے گزر نےوالے تھے مگریہال تو سیمینار آئے دن کادل چسپ مشغلہ کی وادی سے گزر نےوالے تھے مگریہال تو سیمینار آئے دن کادل چسپ مشغلہ ہوتے ہوگ کہ بھول جوگر بہت بعیداز کارہے۔

رب كريم بهم سب كو اخلاص كے ساتھ دين متين اور شرع مبين كى بيش بها خدمات كى توفيق مرحمت فرمائ اوراس راه كى برمشقت كوراحت تصور كرنے كا حوصلہ بخشے اور ہر فرد كو اس كى سعى جميل كا بے پاياں اجر عطا فرمائ و هو المستعان و عليه التكلان. و صلى الله تعالى على حبيبه سيد العالمين و على آله و صحبه و فقهاء شرعه و على اء دينه و أولياء أمته أجمعين.

 $\Lambda\Delta$ 

## مجلس نثرعی جامعہ انثر فیہ کے بیسویں فقہی سیمینار منعقدہ: جامعہ البرکات علی گڑھ کی اختتای تقریب (۸ررجب ۱۹۳۴ھ/۱۹رمئ ۲۰۱۳ء) کا فکرانگیز خطاب

\_\_\_\_\_\_

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّى عَلَىٰ رَسُوْلِهِ الْكَرِيْمِ

حضرات علما ہے دین و مفتیان کرام! بے شک آپ حضرات کے سرول پر ملت کی ذمہ داری ہے اور آپ کو عوام کی رہ نمائی کا فریضہ انجام دینا ہے، اس حیثیت سے آج آپ سے گفتگو کی جارہی ہے۔ علما کے لیے لوگوں کے عقائد کا تحفظ کرنااوردین و عقائد کے بارے میں آخیں ہدایت کرنا،ان کی رہ نمائی کرنا ان کا فرض منصی ہوتا ہے۔ یہ ذمہ داری اس وقت اور بڑھ جاتی ہے، جب باطل عقیدے والوں کی نقل وحرکت تیزہو اوروہ صحیح عقائد والوں کوشکارکرنے باطل عقیدے والوں کی نقل وحرکت تیزہو اوروہ صحیح عقائد والوں کوشکارکرنے اللہ اکثریت اہل سنت کی تھی اور شیعہ کے بیواکسی باطل فرقے کا یہاں وجود نہیں تھا، نہ ان کے بانی پیداہوئے سے، نہ ان بانیوں کاکوئی فرقہ ہندوستان کی سر زمین پر موجود تھا، بلکہ دنیا کے کسی خطے میں ان کا وجود نہیں تھا۔ فروغ حاصل ہوا۔ قادیانیت کی ابتدا تادیان سے دبلی آئی اوراس کے بعداس کو فروغ حاصل ہوا۔ قادیانیت کی ابتدا قادیان سے ہوئی اور وہاں سے سب سے فروغ حاصل ہوا۔ قادیانیت کی ابتدا قادیان سے ہوئی اور وہاں سے سب سے کہیں اور جگہ کینچی۔ دیوبندیت کی ابتدا سہارن بور سے ہوئی اور سہارن بور ہی سے کہیں اور جگہ کینچی۔ دیوبندیت

نواے دل الغرض ہم سب یقین کے ساتھ جانتے ہیںِ کہ پہلےان فرقوں کا کہیں کوئی وجود نہیں تھا، لیکن آج آپ آبادی کا تناسب دیکھیں تو ہو سکتا ہے کہ وہ غالب ہوں، جس جماعت کاکوئی فرد وجود میں نہیں تھا، وہ وجود میں آتی ہے اور بڑھتے بڑھتے بوری آبادی کو، بورے بورے شہرکو، بورے بورے ضلع کو اپنی لیسٹ میں لے لیتی ہے تو یہ پھیلاؤ غفلت کے ساتھ، تعطل کے ساتھ، جمود کے ساتھ کبھی نہیں ہوسکتا۔

جس شخص کا جو عقیدہ ہو وہ اسے اپنے ہی تک محدودر کھے تو اس کا کوئی کھیلاؤ نہیں ہوگااوراس عقیدے پر طنے والے افراد کہیں نظر نہیں آئیں گے۔ کیکن یہ ظاہر ہے کہ یہ فرقے جب پیدا ہوئے تو پیدا ہونے کے بعد انھوں نے بہت زیادہ تگ و دو کی ہے اور طرح طرح کی کوششوں سے، جن میں مکروفریب اورظاہری اخلاق و محت، تصنع وغیرہ سب کچھ شامل ہے اور طرح طرح کے وسائل استعمال کرتے ہوئے سنی افراد کواپنے عقیدے اور مذہب میں لانے کی کوشش کی ہے۔اگر یہ افراد جو سنیت سے نکل کردوسروں کی گودمیں پہنچے ہیں سنی علماکے کنٹرول میں ہوتے اور علماکی تگ ودو دعوت کے میدان میں زبادہ ہوتی اور برابر غیروں کے مکائد کا اور اپنوں کے حالات کا حائزہ لیتے رہتے تو ظاہر ہے کہ وہ دوسرول کی دست برد سے محفوظ رہتے اوران کے ہاتھ میں نہ جاتے اور نہ اپنا ایمان کھوتے۔اس سے آپ موازنہ کریں کہ ہم نے سو ڈیڑھ . سوسال کی مدت کے اندر تدریجاً اپنی حرکت نس قدر کم کردی ہے اوراینے لوگوں کو بچانے تک میں ہم کتنے زیادہ ناکام ہو چکے ہیں۔دوسروں کو اپنے عقائد کا حامی بنانا، یہ تو بہت دور کی بات ہو گئی ہے اور شاذو نادر ہی ایسا ہوتا ہے کہ کوئی شخص بورے طور پران کی گودمیں جادیا ہو، پھرواپس آجائے، اگرچہ کوشش کرنے پر ایسا ہوتا ہے اور بارہا ہو دیا ہے لیکن یہ سب ہماری محنت اور تگ و

نواے دل دو پر منحصر ہے۔ اور ظاہر ہے کہ جب مقابلے میں ایک فریق نہیں، بلکہ کئی فریق ہیں جو لگا تار لوگوں کو اپنا بنانے کی کوشش کررہے ہیں، تو ہمیں اپنی محنت اور تگ و دو تیز سے تیز تر کرنے کی بہت زیادہ ضرورت ہے۔

آج اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قدس سرہ کی ذات کو ہر فرقہ نشانہ بناتا ہے اور یہاں تک وہ مشہور کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ یہ سنی (جسے وہ بریاوی سے تعبیر کرتے ہیں) ایک نیا فرقہ ہے، جو برملی سے پیدا ہوا۔وہی ان کی ابتداہے، وہی ان کی انتہا ہے۔اور مولانا احمد رضا خال نے ایک نئے فرقے نئی جماعت کی بنیاد ڈالی ہے اس طریقہ سے وہ بہت آسانی سے لوگوں کو گم راہ کر لیتے ہیں۔ یہ لوگ کالجوں اور یونیورسٹیوں میں وہاں کے طلبہ کی کسی دشواری میں کچھ مدد کردیتے ہیں اور نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ طلبہ ان لوگوں سے متاثر ہو جاتے ۔ ہیں، آناحانا شروع کردیتے ہیں، یہاں تک کہ وہ ان کے عقیدے کے ہو جاتے ہیں۔اسی طریقیہ سے کسی مسجد میں وہ امامت اختیار کر لیتے ہیں اور بچوں کو اردو سکھانے کے نام پر قرآن وسنت کی تعلیم کے نام پرایک مکتب از خود جاری کر لیتے ہیں،اس کی آڑ میں اپنا عقیدہ پڑھانا شروع کردیتے ہیں۔ کچھ عرصہ بعد یجے ان کے عقیدے کے حامل ہو جاتے ہیں۔

طرح طرح کے حربے انھوں نے اختیار کررکھے ہیں، یہ ظاہر نہیں کرتے کہ ہم کوئی نیا عقیدہ لارہے ہیں، بلکہ کوئی خوش نما چز پیش کرتے ہیں اور لوگوں کو بہکا لیتے ہیں۔ان حالات میں ضروری ہے کہ اہل سنت کے افراد جہاں کہیں ہوں وہ اپنی کوششیں تیز تر کریں۔

آج بہت ساری ان کی کتابیں بھی ہمارے لیے چیلنج بنی ہوئی ہیں۔ مطالعهٔ بریلویت کے دوسرے حصے سے معلوم ہوتاہے کہ جب قادیانیت کو پاکستان میں غیرمسلم اقلیت قرار دے دیا گیا توسب سے پہلے دیو بندیوں کو فکر

نواے دل ہوڈی کہ قادمانی نے ختم نبوت کا انکار کیا اور نبوت کا دعویٰ کیا تو اس فرقہ کو بالاتفاق غیر مسلم اقلیت قرار دے دیا گیا۔ ہو سکتا ہے کہ ختم نبوت کا انکار جو مولانا قاسم نانوتوی کی تحریر میں موجود ہے، اس کی بنیاد پردیوبندیوں کابائیکاٹ نہ کردیا حائے، اس لیے انھوں نے برطانیہ میں اپنی کانفرنس غالبًا بریڈفورڈ میں کی جس میں ساٹھ سے زیادہ مندوب آئے، ان میں سے ہرایک کو موضوع دے دیا گیا، جس کا مطمح نظر صرف یہ تھا کہ اہل سنت کی کتابوں کا مطالعہ کرو اور ان میں جو بھی اعتراض نکال سکتے ہو نکالو۔ یہ لوگ کچھ نہ کچھ جمع کرکے لائے۔ ہماری بہت ساری کتابوں کا انھوں نے مطالعہ کیا اور ان کے اندر اعتراضات پیدا کے اوروہ سب جمع کرکے انھوں نے ایک شخص کودے دیے۔اس نے اسے کتابی شکل دیے دی، جسے بہت بھسلا کرکئی جلدوں میں شائع کیا۔

ان اعتراضات کو دیکھ کرخودوہ تاثر لکھتا ہے کہ لوگ ہے تاثر لے کرگئے کہ بریلویت پر بھی اعتراض ہےاوردیوبندیت پربھی اعتراض ہے۔ دونوں پر اعتراض ہیں، پنتہ نہیں کون صحیح ہے کون صحیح نہیں ہے۔ تو انھوں نےخودکو بچانے کے لیے یہ تدبیر آج سے تقریبا جالیس سال پہلے شروع کی تھی اور وہ جاری ہے۔ان کے اندر باہمی تعاون کا جذبہ بھی ایبا ہے کہ الگ الگ افراد ، محنت کررہے ہیں اور موادجمع کرکے ایک شخص کو دیتے جارہے ہیں اور وہ اپنے نام سے اس کو چھاپتا جا رہا ہے۔

ہارے اندراس کے مقاللے میں کوئی جماعت تار نہیں ہوئی جوان کے نئے عقائدکو بایرانے عقائد کو نئی پرانی کتابوں سے چھانٹ کرلائے اوران کے حالات کو واضح کرے اور خاص طور سے مسلمانوں کو بتائے کہ ان کے جو پہلے کے عقائد ہیں ان کی بنیاد پر یہ دین سے بالکل باہر ہو کیکے ہیں۔اور ان کی دوسری حیوٹی بڑی غلطیاں مزید برآل ہیں۔ تو ایک طرف کام بھی ہے،  $\Lambda 9$ 

جذبہ تعاون بھی ہے، دوسری طرف کام میں کمی بھی ہے اور جذبہ تعاون کافقدان کھی ہے۔ مزید برآل ہماری حالت یہ ہے کہ اندرونی انتشار و اختلاف اورایک دوسرے کے اوپر طعن و تشنیع اور ایک دوسرے کے اوپر اعتراض اسی میں بہت ساری توانائیاں بربادہورہی ہیں، جب کہ ہمارا طریقہ یہ ہونا چاہیے کہ ایک دوسرے کی نیک اور محمود کوششوں کی حوصلہ افزائی کریں، جو ہو سکے تعاون کریں یا کم از کم خاموش ہی رہیں۔

کئی محاذ خالی ہیں، جیسے سیاسی محاذ ہیہ تو بالکل ہی خالی ہے۔جب کہ آزادی

ے جہلے سے دوسرے لوگ اس محاذ پر لگے ہوئے ہیں۔ان کامقابلہ کرنے
کے لیے ضروری تھا کہ ہم کچھ افراد کواس میدان میں بھی اتاریس تاکہ ملکی پیانے
پر ہماری ایک آوازرہے۔اسی طرح تصنیف و تالیف کے میدان میں بھی بہت
سارے ابواب کو ہم نے چھوڑرکھا ہے، جب کہ وہ روز افزوں اضافہ کررہے
ہیں۔مثلاً علم حدیث کی کسی کتاب مثلاً بخاری مسلم وغیرہ اوران کی شرعیں آدمی
جب پڑھتا ہے اور اسے معلوم ہوتاہے کہ اس کی کوئی دوسری شرح بھی ہے تو
ہے اورساتھ ہی ساتھ شارح کو کم از کم ایک محدث کی حیثیت سے تسلیم کرلیتا
ہے اور اس کے اندر جو عقائد اس نے داخل کردیے ہیں ان میں سے پچھ کو ہم خدمت کا اعتراف کرتا ہے۔سو سال کا تقریباً ایسا عرصہ گزرا ہے جس میں خدمت کا اعتراف کرتا ہے۔سو سال کا تقریباً ایسا عرصہ گزرا ہے جس میں ہوتیں تو ہماری کوششیں بہت کم ہوئیں جب کہ اگر ہماری کوششیں بھی ہوتیں تو ہمارے علم بھی بوری دنیا میں متعارف ہوتے۔

آج بھی وقت ہاتھ سے گیا نہیں ہے، آج بھی اس طرح کی کوششیں کرنا ضروری ہیں۔

اس کے ساتھ ساتھ آپ اپنے بزرگوں سے کچھ نہیں کہ سکتے، لیکن ان سے توقع رکھ سکتے ہیں کہ اس طرح سے جو جماعتیں، جونظیمیں، جوافراد کام کررہے ہیں، وہ ان کی قدر کریں۔ پہلا طریقہ تو یہی تھا کہ خود یہ حضرات، جماعتیں، تنظیمیں یاافراد مقرر کردیتے۔

دوسراطریقہ یہ تھاکہ کام کرنے والےافراد کی مددکرتے،ان کی ہمت افزائی کرتے۔

تیسراطریقہ یہ تھا کہ جو جماعتیں کام کررہی ہیں ان کا ذکر خیر کرتے یا کم از کم ان کی بدگوئی سے باز رہتے۔یہ فریضہ بزرگوں پر عائد ہوتا ہے اور خود علما کی حیثیت سے تمام علما پر یہ ذمہ داری عائد ہوتی ہے۔

آج غیر مقلدیت سعودی عرب کی مددگی وجہ سے اورزیادہ بڑھتی اور پھیلتی جارہی ہے، یہ لوگ مسلمانوں کی آبادیوں میں پہنچ کر، مسلمان طلبہ کے پاس پہنچ کر، کالجوں میں، اسکولوں مدرسوں میں اپنے خیالات پیش کررہے ہیں اور بڑی تیزی سے ان کا ذہن مسموم کررہے ہیں۔اس سلسلے میں جماعت ہی کے بعض افراد نے امام عظم کانفرنس جمبئی میں منعقد کی جس کی سرپرستی امین ملت نے کی تو بوری جماعت کایہ شعوری فریضہ تھا کہ وہ صاف طورسے سمجھ لیتی کہ غیر مقلدیت کے پھیلاؤکا یہ ایک جواب ہے اوراس صورت میں حفیت اور اہل سنت کو متعارف کرانا مقصود ہے۔

غیر مقلدول نے تو یہ سمجھ لیا کہ امام عظم کانفرنس سراسر ہمارے اوپر اٹیک ہے اور ہم پر حملہ کرنے کے لیے اسے منعقد کیا گیا ہے، لیکن سنیول میں سے بہت سے لوگوں نے نہیں سمجھا۔وہ یہ سمجھ رہے ہیں کہ امام عظم کانفرنس اعلیٰ حضرت کو ڈاؤن کرنے کے لیے ہے۔ یعنی امام عظم اور اعلیٰ حضرت برابر کے تھے، گویا ہم نے امام عظم کو چھوڑ کرامام شافعی کو مان لیا۔یا امام شافعی کو

نواے دل جوڑ کرامام عظم پر آگئے۔[حالال کہ اعلیٰ حضرت امام احمدرضا قدس سرہ زندگی بھر امام عظم کے مقلد، ان کے خرمن فیض سے خوشہ چیں اور ان کے مذہب کے زبردست حامی و مبلغ رہے۔ساتھ ہی دیگر ائمہ کی عظمت اور بارگاہ الی میں ان کی مقبولیت کے بھی قائل رہے۔]

ایسے مرض کا علاج کم از کم جواہل علم ہیں،وہ کرسکتے ہیں اوران کوراہ راست یرلانے کی کوشش کرسکتے ہیں۔اس طرح کے خیالات کوبڑھاوادینے سے جماعت کی توانائال برماد ہوتی ہیں۔جس جماعت کو بہت سارے محاذوں پر کام کرناتھا، اس کے ساہیوں کو بہت سارے محاذوں پر انزنا تھا، وہ آپس میں ہی دست وگریبان ہورہے ہیں توآگے کوئی کام کسے انجام دباحاسکتا ہے۔آج ہماری ذمہ داری ہےکہ ہرفتنے کے سدباب کے لیے بورے طور پر تیار ہو جائیں۔ دیوبندیت اور غیر مقلدیت مختلف حیلول سے، مختلف طریقول سے بڑھ رہی ہے۔اس سے زبادہ ماکم از کم اس کے برابر طریقے اور تدابیر ہمارے پاس ہوں گی تو ہم ان کاجواب دے پائیں گے اور اپنے لوگوں کے تحفظ کا سامان کر سکیس گے۔ ساسی میدان میں ہمارا کہیں ذکر نہیں آتا، اس کے پیش نظر علامہ فضل حق خیر آبادی کا ذکرآبا۔ ان کے وصال کے ڈیڑھ سوسال بورے ہونے کی مناسبت سے مولانا لیبین اختر مصباحی کے ذریعہ کافی جگہوں میں کانفرنسیں منعقد ہوئیں اورغیروں نے اس کا اثر محسوں کیا کہ یہ جنگ آزادی کا سہرا ایک سیٰ کے سر پر باندھ رہے ہیں، ایک جماعت ایسی بھی تھی جو علامہ فضل حق خیر آبادی سے اپنا سلسلہ تلمذ جوڑتی تھی، وہ حیرت زدہ اس بات پرہے کہ یہ ہم پر سبقت کسے لے گئے۔ دوسری جماعت جو مخالف تھی وہ پہلے ہی اس کونظر بد سے دکھتی تھی۔ لیکن پہلی جماعت کی حیرت اور دوسری جماعت کی بدنظری ہمارے لیے تعجب کی بات نہیں۔ یہ توہوناہی تھااس لیے کہ انھوں نے سب

نواے دل سے پہلے اساعیل دہلوی کارد کیا اور شخقیق الفتویٰ فی ابطال الطغویٰ لکھا۔ جبیباکہ خوداعلی حضرت نے ان کے فرزند مولاناعبد الحق خیر آبادی سے فرمایا: ہندوستان میں وہابیت کاردکرنے والے سب سے پہلے مخص آپ کے والد ماجد ہیں۔ توجس نے وہابیت کا سب سے پہلے رد کیا اس کی تعریف و توصیف سے تمام اہل سنت کو مسرت اور خوشی ہونی جاہیے، لیکن کچھ لوگوں کو خوشی ہو رہی ہے اور کچھ لوگوں کوغم ستا رہا ہے۔جب کہ بیر سب کے لیے ایک خوشی کا موقع تھا۔ اور بھی ہمارے افراد ہیں جو جنگ آزادی میں بہت نمایاں طور پر شریک رہے اور ان پر باقاعدہ مولانا کیبین اختر مصباحی صاحب نے کتاب بھی لکھی ہے۔ ضروری تھا کہ ہم ان تمام شخصات کوعام کرنے کی کوشش کرتے، لیکن اگر ایک ہی شخصیت کو لیا گیا ہے تو وہ بھی عقلاہے جماعت کے اوپر بھاری ہورہی

ہے۔ غیروں کی مساعی اور تگ و دو کتنی زیادہ ہو رہی ہے اور کس کثرت سے ہمارے لوگ ہمارے ہاتھوں سے نکلتے جارہے ہیں، اس کی کوئی فکر نہیں ہے اور اگر کچھ لوگ اینے طور پر اینے لوگوں کا تحفظ کرنا حایتے ہیں اور اینے بزرگوں سے لوگوں کو متعارف کرانا چاہتے ہیں تو یہ بھی گوارا نہیں ہے۔اس کا مطلب بیہ ہے کہ بوری جماعت معطل ہوکر بیٹھ رہے تو یہ بہترہے اور بھیڑیے

جیسے حابیں بکریوں کو کھا جائیں۔

پہرے کی صروری ہے کہ ہم صحیح طورسے مسلک کی، مذہب کی اشاعت كرين، خدمت كرين اور به سمجھ لينا كه جہاں علامه فضل حق خيرآبادي كانام أگيا تو اعلیٰ حضرت سے انحراف ہو گیا،اور حضرت بحرالعلوم فرنگی محلی کا نام آگیا تو بھی انحراف ہو گیا، شاہ ولی اللہ کانام آگیا تو بھی انحراف ہو گیا، یہاں تک کہ امام اعظم کانام آگیا تو بھی انحراف ہو گیا۔اس طرح کی فکرکم از کم اہل علم میں نہیں ہونی

چاہیے۔اور اس بیار فکر کا علاج کرنا، اس کا حل نکالنا بوری جماعت کی ذمہ داری ہے۔جس طریقہ سے بوری جماعت کی ذمہ داری ہے کہ اہلِ سنت کو بچائیں اور غیروں کی دست بردسےان کو محفوظ رکھیں، یہ بھی ہمارا مذہبی فریضہ ہوتا

-4

جامعہ البرکات میں آپ نے دیکھاکہ کتنے شعبے کھولے گئے اور کتنے ادارے قائم کیے گئے اور ان سب سے مسلمانوں کو عمومی طور پر فائدہ پہنچ رہا ہے۔اس لیے کہ مسلمانوں کو آج تمام میدانوں میں آنے کی ضرورت ہے۔

ایک فکریہ ہے کہ جماعت کی ضرورتوں کی تکمیل کی جائے اور مسلمانوں کو خود کفیل بنایا جائے کہ یہ دوسروں کے دست نگر نہ رہیں اور دوسری فکریہ ہے کہ ہماری تو کچھ ذمہ داری ہی نہیں اور ہم کو کرنا کچھ نہیں ہے۔

جماعت کی ضروریات کا احساس کیا جائے اور اس کی سیمیل کے لیے پیش قدمی کی جائے تو یہی صحیح فرض منصی کی ادا گی ہے۔

یہ بھی نہیں ہوسکتا ہے تو کم از کم اتنا ہونا چاہیے کہ اجتماعی یا انفرادی طور پر جولوگ جس طرح کی خدمتیں انجام دے رہے ہیں، جن سے اہلِ سنت کا فائدہ ہو رہا ہے، تو ان کے لیے دو کلمئے خیر ہی استعال کریں۔

یہ بھی اگر نہیں ہو سکتا ہے تو کم از کم اتناہونا چاہیے کہ ان کی مخالفت سے،
ان کی حوصلہ شکنی سے بازر ہیں، ورنہ یہ صرف ان حضرات کی حوصلہ شکنی
نہیں ہے، بلکہ بوری جماعت کوہلاکت کے دہانے پرڈال دیناہے، کیوں کہ جماعت
جب کام کرنے والے افراد سے منسلک نہیں رہ جائے گی تووہ مغلوب ہو کر
دوسروں کا شکار بن جائے گی۔

اس بات کو سمجھنا اور سوچپنا ضروری ہے اور ملت کو غیروں سے محفوظ رکھنا میہ ہم سب کی منصبی ذمہ داری ہوتی ہے، چوں کہ آپ حضرات علامے کرام

نواے دل ہیں اور مختلف مقامات سے مختلف علاقوں سے وابستہ ہیں، اس کیے ہم یہ چاہتے ہیں کہ آپ اس فکر کو عام کریں کہ غیروں کا حملہ ہمارے اوپر کس قدر ہو رہا ہے، اور اس کے مقابلے میں ہم کیاکیا کرسکتے ہیں۔آب ان باتوں کو اچھی طرح سمجھ رہے ہول گے۔اور ایسے بہت سے طریقے جانتے ہول گے جن سے مذہب حق کا مقامی، ملکی اور عالمی پہانے پر فروغ ہوسکتا ہے۔ جو حفرات بھی اس طرح کی خدمات انجام دے رہے ہیں وہ بہر حال ہماری طرف سے مبارک باد کے قابل ہیں اوراجر وثواب کے مستحق ہیں۔ہماری فكرمثبت ہونی جاہيے۔ منفی فكراور جمودو تعطل كاماحول ختم ہونا جاہيے، ورنہ ہماری جماعت جتنے خطرناک موڑ پر ہے بس خدا ہی حافظ ہے۔

**9۵** 

مجلس شرعی جامعہ اشرفیہ کے اکیسویں فقہی سیمینار (منعقدہ: بونہ شہر، بناریخ ۱۵/۱۲۱ر کارصفر ۱۳۳۵ھ/ ۱۹/۲۰/۱۲ردسمبر ۱۰۱۳ء باہتمام: دارالعلوم قادریہ، بونہ، مہاراشٹر) کاخطبہ صدارت

\_\_\_\_\_

بسم اللهِ الرَّحْن الرَّحِيْم \_ نَحْمَدُهُ وَ نُصَلِّي عَلَى رَسُوْلِهِ الْكَرِيْم حَضراًت! یہ دار اکعلوم قادر کہ بونہ کے زیر اہتمام مجلس شرعی الحامعۃ الاَشرفیہ مبارک بور کا اکیسوال فقہی سیمینار ہے جو مہاراشٹر کے مشہور شہر '' بونہ''کی سرزمین پر منعقد ہور ہاہے۔ میں اس سیمینار میں آپ حضرات کی تشریف آوری پر خیر مقدم کرتا ہوں اور آپ کا شکر گزار ہوں کہ آپ نے اپنے قدوم میمون سے ہمیں ممنون فرمایا۔ یہی نہیں بلکہ چندماہ قبل جب مجلس شری کے سوالات آپ کی خدمت میں پہنچے توآپ نے این دیگر علمی، دینی اور ذاتی و خانگی مصروفیات سے ان سوالات کے جوابات تیار کرنے کے لیے اپنافیتی اور اہم وقت نکالا، اور حل تک رسائی کے لیے حسب وسعت سعی بلیغ فرمائی اور اب ابحاث و مذاکرات میں بھی حصہ لے کر مسائل کوروثن ومثقح اور فیصل کرنے کے لیے اپنی فکری وعلمی توانائبال صرف کریں گے۔ بیساری مساعی جمیلہ ہمارے لیے مزيد تشكروامتنان اور قلبی مسرّت واطمينان كابهّت افزاسامان بيں۔ربِّ كريم سب كوا پنی جزاے فراواں اور نعمتہا ہے بیاباں سے نوازے \_ آمین یا اُکر م الا کر مین. دوسری طرف ہم دار العلوم قادر بہ کے صدر مولانانوشادعالم مصباحی غازی بوری مقيم افريقه، ناظم اعلى مولانااياز احمد مصباحي اور ديگرار كان ومعاونين اورمحبين ومخلصين کے بھی شکر گزار ہیں کہ انھوں نے اکیسویں فقہی سیمینار کی ذمہ داری اینے سرلی۔اس راہ میں جامعہ اشرفیہ کواینے بیش بہاتعاون سے نوازااور اس علمی وفقہی کارواں کی راحت و

ضیافت کے لیے اپنی قربانیاں پیش کیں۔ یقیناً بیہ حضرات اپنی سعادت اور علم وعلاسے والہانہ محبت کے باعث آپ کی دعاؤں کے مستحق ہیں۔ رب جلیل انھیں دارین کی فیروز مند یوں سے سرفراز بنائے۔

حضرات! مجلس شرعی کے مذاکرات کی بید دیر پینہ روایت ہے کہ اس میں ہر صاحب علم کو سنجیدگی اور متانت کے ساتھ کھل کر بحث کرنے کی اجازت ہوتی ہے۔ ایک مندوب نے کوئی راہے پیش کی اور دوسرے کواس سے اختلاف ہے تووہ برملااس کا اظہار کر تا ہے۔ ایک نے کوئی دلیل یا کوئی عبارت اپنے موقف کے ثبوت میں پیش کی اور دوسرے کی نظر میں اس کے خلاف کوئی دلیل یاکوئی عبارت ہے تووہ اسے سامنے لاتا ہے، کسی نے کوئی نظریہ پیش کیاجس کی دلیل لوگوں کی نظر میں نہیں تواس سے دلیل کا مطالبہ ہوتا ہے۔ میں کئی سال پہلے اپنے ایک مضمون میں لکھ دیا ہوں کہ اسباب ستّہ سے متعلق مذاکرات میں ایک بار فقہاے کرام کے ارشاد "الحاجة قد تتنزل من له الضه ورة " يربه سوال مواكه وه كون سے مواقع ہيں جہال حاجت بمنزلهٔ ضرورت قراریاتی ہے؟ بہت سے لوگوں نے جواب دینے کی کوشش کی مگر ہر جواب پر اعتراض وارد ہو تارہا۔ کافی دیر کے بعد نائب مفتی اظلم ہند حضرت شارح بخاری مفتی محمد شريف الحق امجدي عَالِيْ فِينَ فِي السِيْحِ اللَّهِ عَلَيْ عِلْمُ عِلْمُ وَمَا لَعَ الفَاظِ مِينِ اس كَى وضاحت فرمانی اس برکوئی اعتراض تونه ہوسکا مگرخاص طور سے نوجوان مندوبین کی جانب سے بیک زبان اس کامطالبہ ہونے لگا کہ حضرت!اس پر کوئی حوالہ پیش فرمائیں۔ بہ نوجوان علماحضرت شارح بخاری کے تلامٰہ ہ کے تلامٰہ ہ کی صف میں آتے تھے اور ان کے علمی بوتوں کی حیثیت رکھتے تھے مگروہ حضرت سے مرعوب ہو کرخاموش نہ رہے اور نہ حضرت نے اپنی لمبی عمراور طویل فقہی تجربات کا حوالہ دے کراخییں خاموش کرنے کی کوشش کی بلکہ فرمایا کہ "مجھے خوشی ہے کہ مجھ سن رسیدہ سے آپ لوگ مرعوب نہ ہوئے اور مجھ سے بھی حوالے کامطالبہ کر دیا۔اس سے مجھے امید ہے کہ ہمارے بعد بھی آپ بیہ

نواے دل علمی وفقہی کام بوری تحقیق و تنقیح کے ساتھ انجام دیتے رہیں گے اور کسی سے مرعوب ہو کر کوئی بے دلیل بات قبول نہ کریں گے۔" جو حضرات مجلس شرعی کے سیمیناروں میں شریک ہوتے ہیں آخیں بخوبی معلوم ہے کہ آج بھی وہ روش برقرار ہے۔ سوالات اور اعتراضات کو سنجیدگی سے سناحا تا ہے اور شافی حل نکالنے پر پوری کوشش صرف ہوتی ۔ ہے۔ ربّ جواد ومنان ووہاب اس علمی و تحقیقی روژن کوہمیشہ قائم رکھے اور ہر قسم کی نظر بد

ہارے سیمینارول میں شرکت کرنے والے حضرات کومعلوم ہے کہ جب کسی عنوان پر مقالات کی تلخیص پیش ہوتی ہے تورایوں میں بڑااختلاف نظر آتا ہے۔ بعضاو قات دو مختلف رابوں میں سے ہر راے پر دلیل کی قوت بھی نظر آتی ہے ، تلخیص میں ہر راے کواس کی دلیل کے ساتھ بوری دیانت داری سے ظاہر کر دیاجا تا ہے۔ پھر جب سنجدگی و متانت، اخلاص وحسن نیت اور دلائل و شواہد کی قوت کے ساتھ بحث ہوتی ہے تورت کریم کافضل عظیم شامل حال ہوتا ہے اور اکثریہی ہوتا ہے کہ کسی قوی اور راجح دلیل کے باعث تمام مندوبین کا ایک راہے پر اتفاق ہو جاتا ہے۔ اور اس کے مطابق فیصله درج کرلیاجا تاہے۔

بالفرض كسى كوكوئي اختلاف ہوااور جوامات سے اس كى تشفى نہ ہوسكى ،تواسے تصديقى ، وستخط ثبت کرنے سے آزادر کھاجا تاہے۔کسی سے اس بات کی گزارش نہیں ہوتی کہ ہماری رعایت میں اپنے موقف کے خلاف دستخط کر دیجے۔

ایک دونظیریں ایسی بھی ہیں کہ کسی راہے پرسپ کااتفاق نہ ہوسکا تواختلاف کی نشان دہی کے ساتھ فیصلہ درج کیا گیا۔ یہ بھی کسی جزئی فرعی راپے میں ہوا ورنہ اکثر مسائل بنیادی نقطۂ نظر کے اعتبار سے شافی حل سے ہمکنار ہوئے۔ ان شاء المولیٰ تعالیٰ ان فیصلوں کامجموعہ جلد ہی اشاعت پذیر ہو گا جسے ملاحظہ فرمانے کے بعد اہل علم ان شرکاہے مذاکرات کی تحقیقی کاوشوں کامکمل نہیں تو کچھ اندازہ ضرور کرسکیں گے۔

رہے عوام تووہ بھی اپنی ضرور توں کاحل دریافت کر کے بقیناً مسرور ہوں گے۔

گذشتہ سال بیسوال فقہی سیمینار جامعۃ البرکات علی گرھ کی سرزمین پر سرکار مار ہرہ مطہرہ کے سجادہ نثین امین ملت حضرت سید شاہ محمد امین برکاتی دام ظلہ کی سرپرستی اور ان کے اعرقہ کے اہتمام وانتظام میں منعقد ہوا، اس کے موضوعات سیستھے:

ا انٹر نیٹ کے موادوم شمولات کا شرعی حکم

عذر کے باعث طواف زیارت میں ایک یوم کی تاخیر
ساجینٹک ٹیسٹ کا شرعی حکم

۴ دور حاضر میں چلتی ٹرین پرنماز کا حکم۔

ان موضوعات پر کھل کر بحثیں ہوئیں اور مسائل اپنے دلائل کے ساتھ حل کی منزل سے ہمکنار ہوئے جس سے علی گڑھ اور دیگر مقامات کی علمی فضا پر اچھا اثر قائم ہوا۔ فالحمد لله علی ذلک۔

مر کی اس کا سخت منی اثر پیدا کرنے کی کوشش کی اور صرف چاتی ٹرین کا مسئلہ حلقوں میں اس کا سخت منی اثر پیدا کرنے کی کوشش کی اور صرف چاتی ٹرین کا مسئلہ ذکر کیا گویا بیسویں فقہی سیمینار میں نہ کوئی دو سراموضوع زیر بحث آیا، نہ اُس پر کوئی فیصلہ ہوا۔ اسی پر بس مہیں دیگر سیمیناروں میں جو فیصلے ہوئے آئیں بھی مہیم طور پر بے وقعت اور نا قابلی التفات جنانے کی سعی ناروا، روار کھی گئی۔ اِس سے بھی تسلی نہ ہوئی تو الجامعۃ الا شرفیہ کے پورے وجود کو نشانہ بنایا گیا اور ممبئی و پور بندر کی سرز مین سے اس پر ملی نہ مہادرانہ" کارنامہ انجام دیا گیا۔ جس پر اہل سنت کو چرت کے ساتھ افسوس بھی ہے کہ وہ ادارہ جو ماضی کی طرح حال میں بھی دین و مسلک کی نمایاں اور ممتاز خدمات انجام دینے میں منہمک ہے، جس کے فرزند آج بھی اہل باطل کے خلاف ممتاز خدمات انجام دینے میں منہمک ہے، جس کے فرزند آج بھی اہل باطل کے خلاف ملک و بیرون ملک ہر جگہ سینہ سپر ہیں اسے یوں نشانہ بنانا کسی طرح درست نہیں۔ ہاں!

نواے دل جائی اطرید میں بوری علمی و تحقیقی متانت کے ساتھ بغیر کسی گالی گلوچ کے واضح کیاجا دیا ہے۔ (۱) فقہ حنفی میں حالات زمانہ کی رعابیت فتاوی رضوبہ کے حوالے سے۔ (۲) چاتی ٹرین میں نماز کا حکم \_\_\_\_ المل علم ان دونول كامطالعه كرليس،ان شاءالله بورى تشفى موجائے گا۔

اس کے بعدیہاں اسے بیان کرنے کی کوئی ضرورت باقی نہیں رہ حاتی مگر توضیح مزید کے لیے میں بھی اپنے الفاظ میں کچھ عرض کرنے کی کوشش کررہا ہوں۔ خدانے جاہا تو رائيگال نه ہوگی۔

ہماس بات کے قائل ہیں کہ نماز ماوضووٹسل سے رکاوٹ کی دوسمیں ہیں: **ایک** وہ جورب کی طرف سے ہو، **دوسری** وہ جوبندوں کی طرف سے ہو۔ **اول م**یں جس طرح ہوسکے نمازاداکرلے اور بعد میں اعادہ نہیں۔ دوم میں جیسے ہو سکے ادا کرلے پھر جب رکاوٹ جاتی رہے تمام شرطول کے ساتھ اعادہ کرے۔ یہ حکم فرض و واجب ہائی بواجب نمازوں کے لیے ہے۔ کت فقہ میں بندوں کی جانب سے رکاوٹ کے تحت یہ مثالیں دی گئی ہیں: (۱) کسی شخص کوکسی دشمن نے قید کرلیااور وضوبانماز کی مہلت نہیں دیتا۔

(۲) یانی پر شمن ہے اور دھمکی دے دیاہے کہ تم ادھر آئے تو قتل کردوں گا یاہاتھ ياؤل توڑ ڈالول گا۔

(۳-۳) مایانی سے وضوعنسل کرنے پر ماماوضو کو نماز پڑھنے پراس طرح کی دھمکی دے رہاہے اور نمازی کوغالب گمان ہے کہ شمن جو کہ رہاہے اسے کر گزرے گا توان حالتوں میں اسے حکم ہے کہ جیسے ہوسکے نماز اداکر لے پھر بعد زوال مانع اعادہ کرے۔ اس مضمون کے فقہی جزئیات میں بیدامر بالکل واضح ہے کہ کوئی شخص نمازی کوبراہ راست نمازیاوضوفسل سے روکنے والاہے۔ آج بھی کوئی شخص اس طرح کسی نمازی کوبراہ راست نمازیاوضو و سے روکے تواس کے منع من جہة العبد ہونے میں کوئی

نواے دل کام نہیں ، اور حکم وہی ہو گاکہ فی الحال جیسے ہو سکے اداکر لے اور زوال مانع کے بعد اعادہ

اب ریلویے نظام پرغور کریں تو مختلف صورتیں سامنے آئیں گی:

ا ابتدامیں بیرحال تھاکہ ٹرینوں میں پانی کاانتظام نہ ہو تا۔ بعد میں کچھے ٹرینوں میں انتظام رہنے لگا۔اب تقریباً بھی ٹرینوں میں پانی موجود ہوتا ہے۔اس لیے وضوفسل سے رکاوٹ جاتی رہی۔

۲ اعلیٰ حضرت اور محدث سورتی علیہ الرحمہ کے زمانے میں بالعموم ٹرینوں کے اسٹات قریب قریب اور تھہرنے کے وقفے زیادہ تھے اس لیے محدث سورتی عالِحُنے نے لکھاہے کہ مجھے سوبار سے زیادہ ٹرین سے سفر کااتفاق ہوا، ایک اٹیشن پراتر کروضو کرلہا، دوسرے اٹیشن پراتز کرنماز پڑھ لی بھی چاتی ٹرین پر نماز پڑھنے کی نوبت نہ آئی، خود امام احد رضاقدس سرہ نے اپنے سفر ریل سے متعلق فرمایا: مجھے بڑے بڑے سفر کرنے پڑے اور بفضلہ تعالیٰ پنج وقتہ جماعت سے نماز پڑھی (الملفوظ اول ص ۵۲)۔اس سے معلوم ہواکہ اُس زمانے کا حال یہ تھاکہ ذرااہتمام کرلیا جائے توٹرین سے اُنز کرباضابطہ زمین پرنماز کی ادائگی میشرتھی۔

**س** اب ہ حال ہے کہ بہت سی ٹرینیں بعض نمازوں مثلاً عصر مامغرب مافجر کے پورے وقت میں ایک بارنجھی نہیں رکتیں اور کبھی رکتی ہیں تواس قدر کم کہ اپنے وقفے میں نماز کی ادائگی نہیں ہویاتی۔اور اب چندسالوں سے کچھالیی ٹرینیں بھی چلی ہیں جو ظہر وعشاکے او قات میں بھی نہیں رکتیں۔

م پہلے ریلوے نظام، حکومت نے پرائیویٹ کمپنیوں کے ہاتھ میں دے رکھا تھا۔ انھوں نے ٹرینوں کے تھہرنے کے او قات میں انگریزوں کے کھانے کی رعابیت رکھی تھی۔ بعد میں یہ نظام جب حکومت نے خوداینے ہاتھوں میں لیا تب بھی و تفرطعام کی رعایت بر قرار رہی۔اب بیس سال یا زیادہ عرصے سے بیہ حال ہے کہ ٹرینوں کے

نواے دل کھہر نے میں کھانے کے او قات کی خاص رعابیت بالکل نہ رہی۔ رکتی ہیں توسب کے لیے،نہیں رکتی ہیں توکسی کے لیے نہیں۔

 پیات نظر انداز نہیں ہونی جا ہے کہ ٹرین کاسفر صرف سفر ہی نہیں ایک عقد اعارہ پر بھیمشتمل ہو تاہیے جو جانبین کے اختیار وعمل سے وجود میں آتا ہے۔ مسافراس عقد میں مُستاجہ (مال دے کرفائدہ اٹھانے والا) ہوتا ہے اور محکمہ ریلوے مُدِّ ہے ۔ (مال کے عوض فائدہ اور سہولت فراہم کرنے والا) ہوتا ہے۔ معقود علیہ (جس یرمعاملہ طے ہوا)مقررہ منزل تک پہنچنا، پہنچاناہو تاہے۔

عقداحارہ میں اُس کااعتبار ہوتا ہے جوعاقدین کے درمیان طے ہوااور کچھاس کاجو معروف ومعمول ہو، مثلاً کسی نے کوئی رکشہ ما کارتین کلومیٹر پر واقع کسی منزل تک جانے کے لیے چندرو ہے کے عوض طے کی ،اس کے مطابق منزل تک رسائی ہوگئی تو سواری والامقررہ اجرت کا بے نزاع و بے کم و کاسٹ شخق ہوگیا۔ لیکن گاڑی والا ہاسوار اس مسافت کے درمیان کہیں تھہر جاتا ہے توبہ دیکھاجائے گاکہ یہ تھہر ناکس وجہ سے اور کتنی دیر تک کاہے۔اگر عرف وتعامل کے تحت ہے پاکسی مانع ناگہانی کے باعث،عاقدین کے عمل دخل کے بغیر ہے تواس میں اختلاف نہ ہو گا، مثلاً گاڑی والا باسوار ایک دومنٹ کہیں یانی پینے،استخاکرنے، پاکسی ضروری بات کرنے کے لیے رُک گیا تواتناو قفہ عرف حاضر کے لحاظ سے باعث نزاع نہ ہوگا۔ پاکسی مقام پر گاڑیوں کی کثرت کی وجہ سے روڑ جام ہو گیایا ٹائز بنچر ہو گیایااور کوئی خرابی پیداہو گئی جسے بنوانا پڑااس لیے بہت دیر ہو گئی تو اس میں عاقدین ایک دوسرے کوالزام نہ دیں گے ، ہاں باہمی رضامندی ہے کسی طرح معاملہ سنح کرنے کااختیار رہے گا۔

کیکن تین کلومیٹر کی مسافت میں جانبین میں سے کوئی ایک پندرہ منٹ بازیادہ تھم تاہے توآج کے عرف ورواج کے اعتبار سے دوسرے کواعتراض ضرور ہو گا۔اور ہو سکتاہے کہ مقررہ کراہ کم بازبادہ کرنے کی بھی بات آجائے۔

نواے دل ا گلے زمانے میں ٹرین کو کلے پانی سے چلتی تھی، ایندھن بنانے کی ضرورت کے باعث اس کے اسال بھی زیادہ ہوتے تھے۔ان وقفوں سے مسافرین کافائدہ بھی تھا، نقصان بھی۔ فائدہ یہ کہ وہ اسٹیشنوں پراتز کراپنی کم وقتی ضروریات بوری کر لیتے تھے اور کہیں لمیاو قفہ ہے تولمیا کام بھی کر سکتے تھے۔ نقصان یہ کہ کثیر و قفوں کی وجہ سے ان کے سفر کی مدت طویل ہوجاتی تھی۔ مگر محکمہ ریلوے کی جانب سے ہرٹرین کے اسٹاپ اور وقفے کی مدت کا باضابطہ اعلان رہتا تھااور مسافر یہ سب حان کرکسی ٹرین کاسفراختیار کرتا تھااور اسے کوئی اعتراض نہ ہوتا تھا۔ کسی آفت ناگہانی کی وجہ سے وقفہ دراز ہو گیاتو اسے نظر انداز کرتاتھا۔ یہ آج بھی ہے۔

وقت چوں کہ بڑی اہم اور قیمتی چیز ہے اس لیے محکمۂ ریلوے نے مسافروں کو کم وقت میں منزل تک پہنجانے پر خاص توجہ صرف کی۔ برقی لائن اور طاقتور انجنوں کا انتظام ہوا، وقفے کم کے گئے بلکہ ماضی قریب سے ایسی ٹرینیں بھی زیرعمل آئیں جن کا اسٹات دس گھنٹے، بیس گھنٹے، چالیس گھنٹے کے درمیان کہیں نہیں، بجزاس کے کہ خود ٹرین چلنے حلانے کے تحت کہیں کہیں وقفہ ہو ۔۔۔اور پوری مسافت سفر کے بعض حصوں میں ڈرٹرھ گھنٹے، دو گھنٹے، تین گھنٹے تک نہ رُکنے والی ٹرینیں توایک عرصے سے خاصی تعداد میں رواں دواں ہیں۔اور مسافرین پہسپ جانتے ہوئے ان ٹرینوں کاسفر اختیار کرتے ہیں اور کم وقت میں اپنی منزل تک پہنچنے کا فائدہ بھی اٹھاتے ہیں اور کوئی ہیہ نہیں کہ سکتا کہ فلاں وقت، فلاں مقام پرٹرین نہ روگ کرمحکمۂ ریلوے نے ہمارے عقد احارہ میں خیانت کاار تکاب کیااور نماز کی راہ میں ر کاوٹ بنا۔ ٹرین کے ابتدائی زمانے میں بھی صرف سفراور منزل تک پہنچانے کے لیے پرائیویٹ کمپنیوں سے عقداجارہ اور ٹکٹ لیناہو تا تھا۔اس عقد میں تبھی نہ مسلمانوں نے او قات نماز میں ٹرین روکنے کی شرط رکھی، نہ سی کمپنی کی منظوری کامسکاہ در پیش ہوا۔البتہ جتنے پر معاملہ رائج تھا کمپنیاں اس کی بابندی کرتی تھیں اور مسلمان بھی اس عرف وعمل کوجانتے ہوئے اپنے اختیار سے

نوا<sub>ن</sub> دل

۔ ٹرینوں پر سفر کرتے تھے۔ان کمپنیوں کی جانب سے عقد اجارہ کی کوئی خلاف ورزی نہ تھی، ہاں بے قصد واختیار کسی آفت ناگہانی کا معاملہ الگ ہے جس سے مسافرین بھی صَرْف نظر کرتے تھے۔

شایداسی لیے اُس دور کے بعض علمانے کمپنیوں کوادا ہے نماز سے مانع نہ قرار دیااور مسافرین کے اس دانستہ سفر کو بھی ناجائز و محظور نہ تھ ہرایا، اگر چیہ ٹرین کا سفر ترک کر کے دوسرا ذریعہ اختیار کرنا، یا بار بار ٹرینیں تبدیل کرنا ان کے لیے ممکن تھا، مگر یہ پابندی سخت حرج، مشقت اور دشواریوں پر مشتمل تھی، اس لیے کسی عالم نے ایساکوئی تھم جاری نہ کیا اور بعض علماڑکی ہوئی ٹرین کی طرح چلتی ٹرین پر نماز اداکرنے میں کمپنیوں کی طرح چلتی ٹرین پر نماز اداکرنے میں کمپنیوں کی حانب سے کسی خلل اندازی اور منع من جہۃ العبد کے قائل نہ ہوئے۔

البتہ امام اہل سنت قدس سرہ نے یہاں دِقت نظر سے کام لیا۔ ایک طرف انھوں نے یہ دکیما کہ ٹر بینوں کے وقفے اتی جلد اور اسے زیادہ ہوتے ہیں کہ مسلمان اہتمام رکھے توباسانی ٹھہری ہوئی ٹرین پر یا پلیٹ فارم پر نماز اداکر سکتا ہے اور جیسا کہ محد" ث سور تی قدس سرہ نے بتایا چلتی ٹرین پر نماز پڑھنے کی نوبت ہی سور تی قدس سرہ نے بتایا چلتی ٹرین پر نماز پڑھنے کی نوبت ہی نہ آئے گی مگر نادرًا، مثلاً ٹرین رُکنے کے وقت، ڈیتے کے دروازوں، اندر کے راستوں اور سیٹوں کی درمیانی جگہوں میں وار دین، صادرین کی وجہ سے ایسی بھیڑ ہے کہ با قاعدہ دو رکعت یا زیادہ اداکر نے گی گنجائش نظر نہیں آتی اور آدمی تنہا ہے، پلیٹ فارم پر جاکے رکعت یا زیادہ اداکر نے گی گنجائش نظر نہیں آتی اور آدمی تنہا ہے، پلیٹ فارم پر جاکے پڑھے توسامان چوری ہونے یا ٹرین رواں ہوجائے تو بجلت سامان کے کربسانی سوار ہو جائے یا ٹرین چھوٹے جائے اور ٹرین رواں ہوجائے تو بجلت سامان کے کربسانی سوار ہو کی آئی سے محروم نہ ہو۔ واقعۃ وقدریل میں ادا ہے نماز کی ایش ٹرین واری میں بھی نادر تھی مگر بالکل محرومی اُس دور میں شاذ، بلکہ ہمارے دور اول کی ایش شخوں) میں بھی نادر تھی مگر بالکلیہ ایسی صورت کے وقوع کی نفی بھی نہیں ہو سکتی۔

والت نادرہ مذکورہ میں توآد می معذور ہے اور اس کے لیے بعد میں اعادے کا حکم مجی نہ ہوگا۔ مگر حالت عالمہ میسّرہ میں وہ رُکی ہوئی ٹرین یا پلیٹ فارم پر نماز نہیں پڑھتااور چلتی ٹرین ہی پر پڑھنے کا منتظر رہتا ہے توبیاس کی بے اعتنائی و بے احتیاطی کی دلیل ہے اور اس کا حال محل نظر ہے۔

دوسری طرف امام اہل سنّت قدس سرّہ نے یہ ملاحظہ کیا کہ بیج یا اجارہ والی کمپنیاں کھی اپنے معاملہ کرنے والوں کو کوئی نفع یا سہولت بھی دیتی ہیں اور اسے سب کے لیے عام رکھتی ہیں، یہ طریقہ جب مشہور و متعارف اور معمول ہوجا تاہے توعاقدین کے ذہن میں وہ بھی زیرِ عقد داخل شار ہو تاہے۔ اور اگر کمپنیاں معاوضہ توسب سے کیساں لیس مگر میں وہ بھی زیرِ عقد داخل شار ہو تاہے۔ اور اگر کمپنیاں معاوضہ توسب سے کیساں لیس مگر میں تو یہ دو سرول کے ساتھ اُن کی ناانصافی اور زیادتی شار ہوگی۔

دور سابق میں بیر زیادتی ریل چلانے والی کمپنیوں کے معاملے کا برتھی، ان کا عقد اجارہ اگر چہ صرف سفر کرانے اور منزل تک پہنچانے سے متعلق تھا مگر کیسال کرا ہیلے کر انھوں نے جو سہولت وقفہ فراہم کی وہ انگریزوں کے کھانے سے خاص تھی، مسلمانوں کی نماز کے لیے باضابطہ اس کی فراہمی نہ تھی، ضمنًا اُس وقت، یاسی بھی وقفے میں نماز بھی ادا ہو جائے بید الگ بات ہے۔ بیہ تفریق اس بات کی دلیل ہوئی کہ ایک قوم کے کام کے لیے کہپنی نے وقور ریل کی سہولت فراہم کی اور دو سرے کے ایک اپنے دنی کام کی اس کے مقررہ ضا بطے کے مطابق ادا گی سے اپنی سہولت کو روکا۔ اس دلیلِ تفریق، اس کے مقررہ ضا بطے کے مطابق ادا گی سے اپنی سہولت کو روکا۔ اس دلیلِ تفریق، مول نامقبول اور ضابطہ دورُخی سے بیہ بات ثابت ہوگئی کہ حسب ضابطہ نماز کی ادا گی نہ ہونے میں اس کی ناانصافی کا ممل دخل ہے اور ضرور ہے اس لیے اس رکاوٹ کی اس کی جانب نسبت درست ہے اور اسے منع میں جھۃ ال عبد شار کرنا ہجا ہے۔ مار بنسبت درست ہے اور اسے منع میں جھۃ ال عبد شار کرنا ہجا ہے۔ مگر جب ایسی کوئی عملی تفریق نہ ہواور سواری والے کا بے وقتہ او قات نماز چلنا چلانا کا معلوم و معروف ہے اس کے باوجود مسافر اُس کے متبادل انتظام کی مشقتوں اور معلوم و معروف ہے اس کے باوجود مسافر اُس کے متبادل انتظام کی مشقتوں اور معلوم و معروف ہے اس کے باوجود مسافر اُس کے متبادل انتظام کی مشقتوں اور معلوم و معروف ہے اس کے باوجود مسافر اُس کے متبادل انتظام کی مشقتوں اور

1+0

کے مطابق اپنا کام بوراکر تاہے تو بحالت استقرار اداے نماز میں اُس کی جانب سے کسی ر كاوٹ كادخل نہيں، نه عقد احاره ميں كوئي ناانصافي وخيانت، لېذارُ كاوٹ كي نسبت أس کی جانب درست نہیں ، ہاں اُس مستاجر کی جانب چاہیں توکریں جس نے اچھی طرح جان بوچھ کرایسی سواری کاسفریسند کیااور عمل میں لایا۔

میں ذراوضاحت کر دوں کہ اعلیٰ حضرت قدیّں سرّہ کے زمانے میں انگریزوں کے کھانے اور مسلمانوں کی نماز کے لحاظ سے ٹرین کے روکنے نہ روکنے کی چار صورتیں ذہن میں بنتی ہیں۔

(۱) انگریزوں کے کھانے اور مسلمانوں کی نماز دونوں کے لیے روکنا۔

(۲) مسلمانوں کی نماز کے لیے روکنا،انگریزوں کے کھانے کے لیے نہ روکنا۔

(r) انگریزوں کے کھانے کے لیے روکنا، مسلمانوں کی نماز کے لیے نہ روکنا۔

(۴) انگریزوں پاکسی کے کھانے اور مسلمانوں کی نماز دونوں کے لیے نہ روکنا۔

پہلی صورت میں منع نماز کا کوئی مسئلہ نہیں، دوسری صورت میں بھی نماز سے رُ کاوٹ کا کوئی مسکلہ نہیں، تیسری صورت میں تفریق و ناانصافی اور نماز کی ضروری سہولت کی نافراہمی کے باعث رُ کاوٹ کی نسبت کمپنی مامحکمۂ ریلوے کی جانب درست

ہے۔ چوتھی صورت میں کوئی تفریق وجانب داری نہیں ، عقد اجارہ میں بھی ایسی کوئی شرط مذکور و منظور نہیں،اورعمل در آمد بھی معلوم ومعروف ہے،اوراسی حالت پرمسلم نے اپنا عقد، اداے نماز نہیں بلکہ مقام معین تک پہنچنے پہنچانے کے لیے کیا ہے اور محکمهٔ ریلوے اس عقد کی حتی المقدور تکمیل کرتاہے اس لیے اس کی جانب نماز سے روکنے کی نسبت درست نہیں جیسے قافلے کے شتر بانوں کی جانب نماز سے روکنے کی نسبت درست نہیں اور بحالت معلومہ و معہودہ چلتے اونٹوں پر حنفیوں کی نماز صحیح ہے اور 1+4

پہلی دوسری صورت ایسی واضح ہے کہ عام مسلمان بھی اسے سمجھتا ہے اوراس کے ذکر کی کوئی حاجت بھی نہ تھی، تیسری صورت اعلیٰ حضرت قدس سرّہ کے زمانے میں رائج تھیاس لیےاس کاذکراوراس کے حکم کابیان ضروری تھا۔

چوتھی صورت اُس دور میں نہ تھی۔ بہت بعد کے زمانے میں یائی گئی اُس کی حانب اینی عبارت سے اشارہ فرمادیا۔ فرماتے ہیں:

"أنگریزوں کے کھانے وغیرہ کے لیےروکی جاتی ہے اور نماز کے لیے نہیں تومنع من جهة العباد ہوااور ایسے منع کی حالت میں حکم وہی ہے کہ نماز پڑھ لے اور بعد

بيعبارت بتار بى بى كەمنع من جهة العبد بونے كاحكم ريل كمپنيوں کے اسی ضابطۂ ناانصافی کے بطن سے پیدا ہواہے کہ کرایہ تو یکسال لیامگر ایک قوم کواپنی فیاضی سے ایک سہولت عطاکی اور دوسری قوم کی اُس سے اہم ضرورت کے وقت اپنی عطا کا دروازہ بند کرلیا۔ یقیناً بیہ ممانعت آل عباداسی اصل تفریق سے متفرع ہے اور جہال په تفريق نہيں، بندوں کی وہ ممانعت بھی نہیں۔

. اسى بات كو پچھاس طرح عرض كيا گياكه اعلى حضرت عظيم البركت فقيه فقيد المثال عليه رحمة المتعال نے اپنے جامع الفاظ میں اخیر کی دونوں قسموں کا حکم بیان کر دیا — رائج صورت كالطور منطوق، غيررائج اوربهت بعدمين پيدا ہونے والی صورت كاحكم بطور مفہوم —اس لیے عصر حاضر کی چلتی ٹرینوں پر نماز کے جواز بلااعادہ کاحکم خود فتاوی رضوبہ سے ثابت ہے۔

افسوس کہ ہمارا میال بیان ہمارے کچھ کرم فرماؤں کی نظر میں اتناظیم جرم ہے کہ وہ ہمیں اہل سنت و جماعت بلکہ اگر بس چلے تواہل اسلام سے بھی خارج قرار دینے

(۱) فتاوی رضوبه رج ۱۳ – ص ۴۸ ، رضااکید می ممبئی

https://alislami.net

كے ليے اپنے تمام تر آلاتِ جوار حك ساتھ بورى طرح كمربسته اور تيار ہيں۔ و فقهم الله و إيانا لما هو محبوب و مرضي لديه. و حفظنا و إياهم من جميع الشرور و الآفات ما ظهر منها و ما بطن.

المطبوعة خطب مين فتاوى رضويه كى عبارتِ مذكوره كے بعد مير الفاظ يہ تھے:
"منع من جهة العباد ہونے كى تفريع دوامروں پرہے، انگر بزوں كے كھانے كے ليے روكنا اور نماز كے ليے نه روكنا۔ جس سے صاف ظاہر ہے كہ اگر دونوں كے ليے "نه روكنا" ہو تومنع من جهة العباد نہيں۔ صرف ايك امر كولينا اور دوسرے كوساقط كردينا سى طرح قرين انصاف نہيں "

ان الفاظ كى مزيد توضيح وتفهيم ميرك أو پر والے بيان ميں آگئ۔ والله المه فق۔

اس سے زیادہ واضح اور متفق علیہ مسکلہ شتر بانوں کے قافے کا ہے۔ وہ او نٹول کو ایک بار دو پہر میں رو کتے ، دو سری بار رات کو نصف شب کے قریب رو کتے ۔ حنیوں کو عصر و مغرب سواری سے انز کر پڑھنے کا موقع نہ ماتا ۔ انھیں تھم ہوا کہ چلتی سواری پر نماز پڑھ لیس اور اعاد ہے کی حاجت نہیں ۔ اس لیے کہ سارے شتر بانوں کا مقررہ قاعدہ صرف دو بار رکنے کا تھاجس کی وہ پابندی کرتے ۔ شتر بان سب بندے تھے ، ہر ایک کو عصر و مغرب کے او قات میں اپنا او نٹ رو کنے کا لپر رااختیار تھا، ان کے او پر حکومت یا حکومت کے سی محکمے کی جانب سے کوئی پابندی نہ تھی ، نہ سی جرمانے یا جیل جانے کا کوئی خطرہ ، بس وہ اپنے مقررہ ضا بطے کے باعث مذکورہ او قات میں سواریاں نہ رو کتے ۔ بینہ روکنا ان بندوں کا اپنا مصنوعی اور اختیاری عمل تھا اس لیے اسے منع من جہۃ العباد قرار دے کر سواری پر اداکی ہوئی نماز کے اعادے کا تھم ہو سکتا تھا مگر نہ ہوا حالال کہ اس سواری پر صرف استقرار علی الارض اور اتحادِ مکان کی شرط ہی فوت نہ ہوتی تھی ، کئی رکن اور فرض بھی فوت نہ و تے تھے یعنی قیام ، رکوع ، شجود بر وجہ معروف ادانہ ہوتے جب کہ اور فرض بھی فوت نہ ہوتے تھے یعنی قیام ، رکوع ، شجود بر وجہ معروف ادانہ ہوتے جب کہ اور فرض بھی فوت نہ ہوتے جی بی قیام ، رکوع ، شجود بر وجہ معروف ادانہ ہوتے جب کہ اور فرض بھی فوت نہ ہوتے جب کہ

چلتی ٹرین میں قیام، رکوع، سجود، قومہ وغیرہ بروجہ معروف ادا ہوجاتے ہیں۔ شرط کے ساتھ مذکورہ فرائض فوت ہونے کا تفاضا تو اور سخت تھا کہ اونٹوں پر بروجہ ممکن نماز ادا کرنے کے بعد اعادہ کا تکم ضرور ہو۔ اگر کہا جائے کہ مسافر کو تنہا اتر نے میں جان ومال کے ضیاع کا اندیشہ تھا اس لیے یہ منع من جہۃ العباد نہ قرار پایا توہم کہیں گے کہ یہ خطرہ بھی تو ان شتر بانوں کے سواریاں نہ روکنے ہی کی پیداوار ہے اس لیے اس کی نسبت بھی بندوں ہی کی طرف ہونی چاہیے۔

احقر کوخوشی ہے کہ شتر رانوں کے قافلے کی مثال پر تاحد وُسع، ردّوقدح کے باوجود بہتسلیم کرلیا گیاہے کہ:

"شتربانوں نے یہ قاعدہ خود اپنی جانوں اور مسافروں کی حفاظت کو مد نظر رکھتے ہوئے سے کیا کہ بُرِ خطر راستوں کو اجتماعی قافلے کی صورت میں طے کیا جائے۔ ایسانہ ہو کہ قافلہ منتشر ہوجائے کہ اس صورت میں جان ومال کا اندیشہ تھا۔ تویہ خوف جس طرح چند افراد کے حق میں تھا اسی طرح پورے قافلے کویہ خوف تھا۔ لہذا انھوں نے یہ طے کیا کہ ایک ہری جماعت اکٹھا ہموکر سفر کرے۔ بالجملہ یہ صورت بھی صورتِ عذرہے جس کی رُوسے چلتے ہوئے دابّہ (چوپایہ) پر نماز فرض جائز ہے۔ "

اس اعتراف کے بعدراقم ناتوال بہت سارے بارہاہے جواب سے سبک دوش ہو گیا۔

عبارت بالاسے معلوم ہواکہ اونٹوں کے سفر میں خوفِ جان و مال کا مداوابڑی جماعت کا اجتماعی سفر ہے۔ اب عرض ہے کہ او قات نماز میں ایک یا چند افراد کو پیش آنے والے خوفِ جان و مال کا در مال بھی اجتماعی و قوف ہے جس سے حفیوں کی جماعت محروم ہے اور اجتماعی و قوف سے مانع سارے شتر بان ہیں جو خالص بندے ہیں اور حفیوں کی عصر و مغرب بروجیہ معروف ادا ہونے سے اپنے اجتماعی عدم و قوف کی بنا پر مانع ہیں اس لیے اونٹوں پر اداکی ہوئی نماز حنفیہ میں منع من جھة العباد شامل ہے اور اسکا تھم

یمی ہونا چاہیے کہ بحالت مجبوری اداکرلیں اور بعد میں وجوباً اعادہ کریں۔ جیسے موجودہ ٹرین ہونا چاہیے کہ بحالت مجبوری ٹرین پر نماز اداکرلیں اور بعد میں ٹرینوں کے سفر میں یہ حکم دیا گیا کہ ''بحالت مجبوری ٹرین پر نماز اداکرلیں اور بعد میں اعادہ واجب ہے اس لیے کہ ڈرائیور اور گارڈ سے لے کروزارت ریلوے اور پارلیامنٹ تک سب بندے ہی بندے ہیں اور ان کے سب جور کاوٹ ہے وہ منع من جہۃ العباد ہے۔''

اور اگر دَورِ شتر بانی کاخوفِ جان ومال ، جملہ افرادِ قافلہ کے بندے ہونے کے باوجود اور قافلہ نہ روک کر حنفیوں کو سواری پر اداے فرض کے لیے مجبور کرنے کے باوجود ، معتبر ہے اور اس کے باعث فرض و واجب نماز سواری پر جائز بلا وجوبِ اعادہ ہے تواس طرح کا خطرہ آج ٹرینوں سے اترنے میں بھی موجود ہے۔

کم از کم شققی نفس – مال – کی بربادی، ریزرویشن تکٹ کانقصان، وقت کاضیاع، مقصدِ سفر کی ناکامی، یامشکلات کی افزونی توضر ور موجود ہے۔ لہٰذ ااگر دور ماضی کاوہ خوف مان کر جواز بلااعادہ کا حکم ہواتو آج کا خوف و نقصان بھی مان کر وہی حکم ہونا چاہیے۔ اور اگر اسے رد کرکے ٹرین ہی پر نماز پڑھواکر اعادہ کروانا ضروری ہے تو اونٹول پر بھی نماز پڑھواکر اعادہ کا حکم ہونا چاہیے تھا۔

غور کیجے تو وجہ یہی ہے کہ یہ ایک عقد اجارہ ہوتا تھاجس کے تحت صرف منزل تک پہنچنا، پہنچانا معقود علیہ ہوتا تھا۔ جملہ او قاتِ نماز میں قافلہ رو کئے کی شرط نہ فدکور ہوتی نہ معہود، حنفیوں کو معلوم تھا کہ یہ قافلے عصر و مغرب کے او قات میں و قوف نہیں کرتے۔ مگر بالعموم اضیں اپنی پسند کا دو سرا ذریعہ سفر میسر نہ تھا، اس لیے جان بوجھ کرانہی او نٹوں کا سفر اختیار کرتے۔ نہ مُشتاجِریہ ضد کر سکتا تھا کہ میری نمازوں کے او قات میں سارے بندے رکیں، نہ مُوجِر اور باقی شتر بان اس کے پابند ہوتے کہ اپنا معروف طریقہ چھوڑ کر ہر نماز کے وقت رکیں۔ قانونِ اجارہ کی رُوسے ان شتر بانوں پر عقد و عہد کی خلاف ورزی کا جرم بھی عائد نہیں ہوتا۔ اگر کوئی مجرم قرار دے گا تو اسی مستاجر کوجس

الغرض قافلۂ شتر باناں، اجتماعی وقوف پر بخوبی قدرت کے باوجوداسے عمل میں نہ لا تاجس کے باعث حنفی کو استقرار علی الارض، اتحاد مکان اور دیگر ارکان معروفہ کے ساتھ عصرومغرب کی ادائگی میسر نہ تھی، مگراس رکاوٹ کی نسبت ان بندوں کی طرف نہ ہوئی اور نہ اسے منع من جہۃ العبد قرار دے کراعاد ہُنماز کا تھم ہوا۔

اب يرى حال مرينون كاموجيكا بع لوگ برق رفتار مرينون كاسفر منزل تك جلد پہنچنے کے لیے اختیار کرتے ہیں۔ اس کے لیے مقررہ کرایہ اداکرتے ہیں، جو بعض ٹرینوں اور بعض کلاسوں میں بہت زیادہ ہوتا ہے۔محکمۂ ریلویے بھی جاہتا ہے کہ مسافروں کوان کی منزلوں تک جلد پہنجایا جائے اس لیے کہ اسی غرض سے وہ ہمیں کرایے کی رقم اداکررہے ہیں۔کسی کونمازیادیگر ضروریات سے روکنامقصود نہیں ہوتا۔ نہ وہ عقد احارہ کی کسی خلاف ورزی کے مرتکب ہوتے ہیں۔ جیسے مسلسل شتر رانی سے شتر بانوں کامقصد حنفیوں کونمازوں سے روکنانہیں ہوتا تھابلکہ اپنے مقررہ قاعدے کے مطابق منزل تک جلد پہنچانا ہو تا تھااور حنفی مسافرین جان بوچھ کرایسے قافلوں میں سفر کرتے تھے، تواب ٹرینوں کے سفرمیں بھی وہی حکم ہو گاجوا گلے زمانے میں اونٹوں پرسفر كاتھا۔اب پیمال بھی اعاد هُ نماز كاحكم نہیں ۔اس مسئلے كوسيمينار میں واضح كر دیا گیااور فتاوی رضوبه کامفہوم بھی عیاں کر دیا گیا۔ غور سیجیے کہ چلتے اونٹوں پر نماز پڑھنے میں شرط کے ساتھ کئی کئی فرض فوت ہوتے تھے پھر بھی بشمول امام احمد رضافتدس سرّہ فقہاہے احناف نے جواز بلا اعادہ کا حکم دیا مگر ان کی پیروی کرتے ہوئے مجلس شرعی نے عصر حاضر کی ٹرینوں پر جوازبلااعادہ کا حکم دیا تو ہمارے مہر بانوں نے نہ صرف بہ کہ دچپلتی ٹرین "بلکہ " پیری ریلوے لائن"سر پراٹھالی اور یہ مسئلہ دار الافتاؤں اور دانش گاہوں سے نکال 🗝 كرسخت منكامه خيز حالت مين بازارون، موثلون اور سرطون پر كھراكر ديا۔ فإلى الله

المشتكي.

اب اگر کوئی یہ کہے کہ ریلوے نظام میں کوئی تبدیلی نہ ہوئی، سوسال پہلے جونظام تھا وہی آج بھی رائج ہے توریلوے نظام کاکوئی واقف کاراس دعوے پراچھاتھرہ کرسکتا ہے ہم توسکوت ہی میں عافیت سمجھتے ہیں، الغرض اگر کوئی سمجھنے کے لیے آمادہ نہ ہو، یا ہمجھ بوجھ کرنہ مانے تومنوادینا نہ ہماری ذمہ داری ہے نہ اعلیٰ حضرت قدس سرہ کی۔ مصر ف القلوب رب العزت جل لہ ہے، و بیدہ أزمة الأمور۔

بعض لوگ بیہ سوال کرتے ہیں کہ جب آج کی برق رفتار ٹرینوں میں کُل یا بعض نمازوں کی شرعی ادائگی نہ ہونابالکل یقینی ہے توقصداً ان کاسفر اختیار کرناجائز ہے یا سخت ناجائز وحرام؟ — ایسے سائلین کی کامل تفہیم وتشفی کی بھی فکر ہونی چاہیے۔

اونٹوں کے قافلے کا مسکہ اور اس سے متعلق کتابوں کی عبارتیں مقالات اور بعثوں میں آچکی تھیں اور میں نے یہی سمجھاکہ سے مسکلہ اہل علم میں معروف ومشہور ہے اس لیے کوئی عبارت نقل نہ کی۔ماسبق میں جوتسلیم واعتراف میں نے نقل کیا ہے اس سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے کہ بیر مسکلہ نقل عبارات کا محتاج نہیں۔

میرے بیان کو بغور پڑھنے والا یہ بھی سمجھ سکتا ہے کہ میں مطلقاً اور بلاعذر ہر چلتی سواری پر جواز فرض و واجب کا قائل نہیں کہ فتاوی رضوبیہ اور دیگر کتابوں کی وہ عبارتیں میرے خلاف ججت بنیں جن کا مضمون اور حاصل ومفادیجھاس طرح ہے کہ:

ا – آدمی اپنی سواری پر امن و بے خوفی کی حالت میں سفر کررہا ہے، اونٹ یا گھوڑ ہے یا دوسری سواری پر از خود سوار ہونے اور انزنے کی قدرت بھی رکھتا ہے، انزنے کے بعد بھی کسی ڈیمن یا در ندے سے اسے کوئی خطرہ نہیں ۔ راستہ بُرامن ہے ۔ وہ تمام ارکان و شرائط کی پابندی کے ساتھ زمین پر قبلہ رُوہ و کرنماز پڑھ سکتا ہے توفرض وواجب کی ادائگی کے لیے اُس پر یہی لازم ہے کہ انز کر بطراتی معروف نماز اداکر ہے۔ ایسا تخص اگر سواری پر فرض وواجب پڑھے تونماز نہ ہوگی۔

۲- ہاں اگر عذر کی حالت ہے تواس کا حکم الگ ہے۔ عذر اور خوف کے احوال و اقسام کے لحاظ سے اس کے احکام بھی تفصیلی ہیں۔ان سب سے واتفیت کے لیے کتب فقہ کی مراجعت کافی ہے۔

حجاج کوجدہ سے مکر مکر مہ، مکر مکر مہ سے مدینہ طیبہ کے سفر میں اور عام مسافروں کو دوسرے بہت سے اسفار میں بے قافلہ سفر بڑا بُرِ خطر تھا۔ اس کا ذکر میں نے اپنے خطبے میں کیا ہے۔ ہرصاحب علم جانتا ہے کہ یہ سفر عذر اور خوف و خطر سے خالی نہ ہوتا۔ تو میں نے جس رخصت اور جواز بلا اعادہ کا ذکر کیا ہے وہ ایسے ہی قافلہ جاتی سفر سے متعلق ہے۔ نہ کہ ہر سفر دائیہ سے متعلق۔ اگر چہ وہ عذر اور خوف و خطر سے یکسر خالی ہو۔ ایسے عموم کا کوئی اشارہ و کنا یہ بھی میرے کلام میں کسی مقام پر نہیں۔ بالفرض کسی کو کہیں ایسا خیال گزرتا ہے تو وہ میری اس تصریح سے اُس کا ازالہ کر لے۔ واللہ الموفیق لکل

خیر. مبحث سے متعلق کچھ عبارات فقہا

لوصلّى المكتوبة في البادية على الراحلة، والقافلة تسير، يجوز الأنه يخاف على نفسه وثيابه لونزل، لأن القافلة لاينتظرونه. ()

لو صلى المكتوبة في البادية على الراحلة، والقافلة تسير يجوز، لأنه يخاف على نفسه و ثيابه لو نزل، لأن القافلة لاتنتظره. (٢)

الفرض و الواجب بأنواعه لا تجوز على الدابّة من غير عذر لعدم لزوم الحرج في النزول، و من الأعذار أن يخاف اللص أو السبع على نفسه أو ماله أو لم يقف له رفقاؤه. (٣)

(۱) فتاوی تا تارخانیه۲/ص۱۸

(٢) المحيط البرهاني في المذهب النعماني ٢/ ص ٥٦ ـ و عنه في الهندية

(m) غمز عيون البصائر شرح الأشباه والنظائر – ج١، ص ٢٥٢

المسافر إذا خاف اللصوص أو قطاع الطريق و لاينتظره الرفقة جاز له تأخير الصلاة ؛ لأنه بعذر، و لو صلى بهذا العذر بالإيماء و هو يسير جاز. (1)

ما عدا النوافل من الفرض والواجب بأنواعه لا يصح على الدابة إلا لضرورة، كخوف لص على نفسه أو دابّته أو ثيابه لو نزل، و خوف سبع و طين و نحوه... و الصلاة على المحمل الذي على الدابة كالصلاة عليها، فيؤمئ عليها بشرط إيقافها جهة القبلة إن أمكنه، و إلا فبقدر الإمكان، و إذا كانت تسير لا تجوز الصلاة عليها إذا قدر على إيقافها، و إلا بأن كان خوفه من عدوّ، يصلي كيف قدر كما في الإمداد وغيره - و لاإعادة عليه إذا قدر، بمنزلة المريض - خانيه - (۱) الم احمد ضافد سره (بأن كان خوفه من عدوّ) ك تحت جدّ المتار مين فرماتي بين: "و من الأعذار ذهاب القافلة وانقطاعه عنها، كما مرّ في استقبال القبلة". (۱)

#### ردالمحار (مبحث استقبال القبليه) ميسي:

فكما تجوز له الصلاة على الدابة ولو كانت فرضا و تسقط عنه الأركان كذلك يسقط عنه التوجه إلى القبلة إذا لم يمكنه، و لا إعادة عليه إذا قدر. فيشترط في جميع ذلك عدم إمكان الاستقبال، و يشترط في الصلاة على الدابة إيقافها إن قدر، و إلا بأن خاف الضرر كأن تذهب القافلة و ينقطع فلا يلزمه إيقافها و لا استقبال القبلة كما

() رد المحتار ۲/۲

(r)رد المحتار ٢/ ٤٨٨

جد الممتار، ج $^{(r)}$  – اشاعت المجمع الاسلامي مبارك پور

في الخلاصة و أوضحه في شرح المنية الكبير و الحلية . (۱)

كهاگياكه محكمه ريلوے ترينوں كانظام الاو قات بنانے اور او قات نماز ميں

ٹرينوں كوروكنے كے سلسلے ميں خود مختار ہے مگراو قات نماز ميں نه روكنے كے باعث وه

مانغ ہے اور بیمنع "من جهة العباد" ہے۔ اس ليے اعادہ واجب ہے۔

القلاً يهى بات شربانوں سے متعلق بھى كهى جاسكتى ہے كه وه ہردس، پانچ ميل كے

بعديا كم از كم او قات نماز ميں اونٹوں كوروكنے كے سلسلے ميں خود مختار ہيں، مگراو قات نماز

ميں نه روكنے كے باعث وه مانع ہيں اور يہ منع بھى "من جهة العباد" ہے اس ليے

ميں نه روكنے كے باعث وه مانع ہيں اور يہ منع بھى "من جهة العباد" ہے اس ليے

حلتے اونٹوں کی پشت پر نماز اداکرنے کے بعد اعادہ واجب ہے۔

اور بیہ کہناکہ" قافلہ کسی سوار کو اتر کرنماز پڑھنے سے مانع نہیں ہے۔ نمازی اگر چاہے تواپین سواری کوروک کرزمین پر اتر کے نماز پڑھ سکتا ہے۔" یہ دعوی عقل اور عرف وعمل دونوں کے خلاف ہے۔ اس لیے کہ قافلہ اونٹوں، ساربانوں اور سواروں کے مجموعہ ہی کا نام ہے۔ الگ سے اس کا کوئی وجود خارجی نہیں۔ جیسے حکومت یا محکمہ ریلوے متعلقہ افرادی خاص ہیائے اجتماعی ہی کانام ہے۔ جب قافلہ کے سارے مختر بلوے متعلقہ افرادی خاص ہیائے اجتماعی ہی کانام ہے۔ جب قافلہ کے سارے متربان اپنے اونٹوں کو چلاتے رہیں تونمازی کے لیے اتر ناکیوں کر میسر ہوگا اور بیہ کہنا کہ "ہر سوار یا خاص کوئی ایک نمازی اپنے اونٹ کو روک کرزمین پر اتر کر نماز پڑھ سکتا ہے"۔ یہ دعوی بھی محض دعوی ہے۔ جب شتربانوں سے او قات نماز میں اونٹوں کو معاملہ طے کیا ہے، پھر یہ چلتے اونٹ کو نماز کے لیے رکوانا چاہتا ہے تو موجر یعنی شتربان معاملہ طے کیا ہے، پھر یہ چلتے اونٹ کو نماز کے لیے رکوانا چاہتا ہے تو موجر یعنی شتربان اس کے مطالبہ بھی عقدو عہد کی خلاف ورزی مفروضہ یاام راتفاتی ہے۔ امراتفاتی یوں کہ کسی کا شتربان خلاف شرط وعہد محض رعایت مفروضہ یاام راتفاتی ہے۔ امراتفاتی یوں کہ کسی کا شتربان خلاف شرط وعہد محض رعایت

<sup>(</sup>رد المحتار ، مبحث استقبال القبله، ٢/ ١١٥

اور ہمدر دی کے تحت اس بات پر راضی و آمادہ ہوجائے کہ وہ اپنااونٹ روک دے، سوار اتر جائے کچر شتر بان اونٹ چپر ان اونٹ چپر اور آگے بڑھ کر بعجلت نماز اداکر لے پچر اور آگے بڑھ کراونٹ کے پاس پہنچ جائے، پھر شتر بان اپنے احسان اور رحم دلی کے تحت اونٹ بٹھاکراس نمازی کو بٹھالے اور اپنے قافلے سے جاملے۔

یہ ایک نادر اور اتفاقی صورت ہے جس پر فقہانے بنائے حکم نہ رکھی ، نہ یہ ببنائے حکم بننے کے قابل۔ ایسی نادر صورت تو بعض او قات ، بعض ٹرینوں میں ، بعض مسافروں کے لیے بھی فرض کی جاسکتی ہے۔ مثلاً سی اسٹیشن پر کسی ٹرین کا وقفہ صرف ایک دو منٹ ہے۔ کوئی شخص ایسا ہے جو چاتی ٹرین یاسلو (آہستہ) ٹرین سے اتر نے اور اس پر چڑھنے کا مشاق ہے وہ بچیس سکنٹر پہلے اتر گیا اور نماز پڑھ کر جب ٹرین روانہ ہوئی تو بچیس سکنٹر بعد سوار ہوگیا۔ مہارت کی وجہ سے بچاس سکنٹر زیادہ اسے میسر آگئے۔ کیا اس نادر صورت کی بنیاد پر کوئی فقیہ یہ دعوی کر سکتا ہے کہ یہ ایک منٹ وقفہ والی چاتی ٹرین شرط استقرار سے مانع نہیں۔ ٹرین چاتی رہے تو بھی مسافر اتر سکتا ہے ، ٹرین گھر جائے مسافر اتر سکتا ہے ، ٹرین گھر جائے مسافر نہ اترے یہ بھی ہو سکتا ہے ، بلکہ اکثر وبیشتر بہی ہو تا ہے کہ درمیان میں ٹرین رکتی ہے اور اکثر مسافر بی نہیں اتر تے۔ لہذا نماز کے لیے استقرار کے معالم میں ٹرین رکتی ہے اور اکثر مسافر بی نہیں اتر تے۔ لہذا نماز کے لیے استقرار کے معالم میں ٹرین کے وقوف وعدم وقوف کاکوئی دخل نہیں ۔ یہ مسافر کا پنااختیاری فعل ہے۔ ہر میں گھی گاکہ ایسی نادر صورتوں سے حکم عام نکالناکوئی فقاہت نہیں۔

، بہار شریعت حصہ ششم آداب سفرو مقدمات حج کے بیان میں ہے:

(۵۹) مکڑ مخطّمہ سے جب مدینہ طیبہ کے لیے اونٹ کرایہ کریں توانک معلم کے جتنے حجاج ہیں وہ سب متفق ہوکر نشرط کرلیں کہ نماز کے او قات میں قافلہ تھہرانا ہوگا۔ اس صورت میں نماز جماعت کے ساتھ بآسانی اداکر سکیس گے۔ جب یہ شرط ہوگی تو اونٹ والوں کو وقت نماز میں قافلہ روکنا پڑے گا۔

اور اگر شرط نہ کی توصرف مغرب کے لیے قافلہ روکیں گے باقی نمازوں کے لیے

نواے دل نہیں۔اور اس صورت میں بہرے کہ نماز پڑھنے کے وقت اونٹ سے کچھ آگے نکل جائے اور نماز اداکر کے پھر شامل ہوجائے۔اور قافلہ سے دور نہ ہوکہ اکثر خطرہ ہو تاہے۔ بداسی صورت نادرہ کا بیان ہے جوبہ نظر خیر خواہی ذکر ہوئی تاکہ اگر کوئی اس پرعمل کی راہ پیداکر سکتا ہو توعمل کرلے۔ بیہ مطلب نہیں کہ چلتے اونٹ سے حیلانگ لگاکراتر جائے پھر آگے جاکر چلتے اونٹ پر جست لگاکر سوار ہوجائے۔ نہ بہ مطلب ہے کہ ہر شخص کے لیے اونٹ رکواکراُٹرلینا پھراونٹ رکواکر سوار ہوجانامیسر اور سہل ہے۔اگرایسا ہو تا توعقداحارہ میں روکنے کی شرط نہ ہونے کے باوجو دہرشخص پر فرض ہو تاکہ آسی آسان صورت پرعمل کرے۔اس کی دلیل خود بہار شریعت کی یہ عبارت ہے جواعلی حضرت قرس سره كي "انورالبشارة في مسائل الحج والزيارة" (١٣٢٩هـ) =

، (۱۰) سفر مدینہ طب میں بعض مرتبہ قافلہ نہ تھیرنے کے باعث یہ مجبوری ظہروعصرملاکر پڑھنی ہوتی ہے۔اس کے لیے لازم ہے کہ الخ۔

اگر سواری سے انزنا، پھر زمین پر نماز اداکرکے سوار ہوجانا ایک آسان عمل ہے تومجوری کیسی؟ اور اپنے مذہب کے مطابق آسان عمل کو چیور کرمذہب غیر پرعمل کی احِازت حيه معنى؟

فتاوی ارضویه کی فیصله کن عمارت دیکھے فرماتے ہیں:

«جس قافلے میں یہ فقیر 1790ھ میں اینے رب کے دربارسے اس کے حبیب كى سركار ميں حاضر ہو تا تھا – جل جلاليہ وﷺ – قافلہ بعد زوال ظہر وعصر پڑھ كررواں ہو تااور وقت مغرب خفیف قیام کر تاکہ لوگ مغرب وعشا کے فرض و وتزپڑھ لیتے۔ شافعیہ اینے مذہب پر ایساکرتے اور حنفیہ بہ ضرورت تقلید غیر پر عامل ہوتے کہ بحال ضرورت –ان شرائط پر کہ فقہ میں مفصل ہیں –ایبار واہے۔

مگریہ فقیر بحد اللہ اپنے امام وطنتی کے مطابق مذہب ہر نماز خاص اس کے وقت

**اا** 

قضاے حاجت کے لیے بھی لوگ اس خیال سے کہ قافلہ بعید نہ ہوجائے نزد

یک ہی بیٹھ جاتے ہیں۔ مجھے یہ پسند نہ آتا اور دور کسی پیڑیا پہاڑ کی آڑ میں جاتا، اس
میں بھی قافلہ دور نکل جاتا۔ دن کی تنہائیوں اور رات کی اندھیریوں میں بار ہابدوی
طے، وہ مسلح نصے اور میں نہتا، مگر بھی سوا "السلام علیکم و علیکم السلام، مساکم الله بالحنیر والسعادة، صبّحکہ الله بالرضاء و النعیم" کے اصلاً سی نے کوئی تعرض نہ کیا۔ ویلہ الحمد۔ (۱)

اعلی حضرت امام اہل سنت قدس سرہ نے یہ خاص اپنا معمول ذکرکیا، دوسروں کے لیے اسے واجب یاآسان نہ بتایا، بلکہ ان کے لیے ضرورت اور مجبوری تسلیم کرتے ہوئے مذہب غیر اور تقلید غیر پرعمل روار کھا۔ حقیقت یہی ہے کہ نادر صورتوں کا نہ اعتبار ہوتا ہے نہان پرفقہ کے تواعد واحکام عامہ کی بناہ وتی ہے۔

تانیا محکمہ ریلوے نے نان اسٹاپ ٹرین کا اعلان کردیا، جلد منزل تک پہنچنے کے پیش نظر ساٹھ دن پہلے ہی مسلم وغیر مسلم مسافروں نے کرایہ دے کر ٹکٹ حاصل کر لیے، اور بعض نے وقت سفر سے ایک دن پہلے مقررہ زائد کرایہ دے کر ٹکٹ حاصل کیا۔ عقد میں مشروط اور عمل میں معہود بہی ہے کہ ٹرین کو مقررہ مسافت کے درمیان ناگہانی آفت و حاجت کے بغیر کہیں رُکنا نہیں ہے۔ اگر محکمہ اپنے اعلان، اپنے عقد اور عہد کے برخلاف ہر نماز کے وقت ٹرین روکتا جلے توغیر مسلموں کو سخت اعتراض ہوگا اور نوبت زبر دست احتجاج اور فتنہ و فساد تک پہنچ سکتی ہے۔ یوں ہی اگر محکمہ ٹرین تو سارے مسافروں کے لیے چلائے اور کرایہ بھی سب سے بکساں وصول کرے اور وقفات نماز میں خاص مسلمانوں کی رعایت کرے توغیر مسلموں کو اعتراض ہوگا اور بعض وقفات نماز میں خاص مسلمانوں کی رعایت کرے توغیر مسلموں کو اعتراض ہوگا اور بعض

<sup>()</sup> جلد چهارم،ص:٦٧٢، سني دارالاشاعت مبارك پور

111

نواے دل متعصب اور سخت گیر افراد اسے کسی بڑے فتنہ وفساد کاذر بعہ بھی بناسکتے ہیں .

ہاں!اگر مسلمان اپنے لیے کوئی ٹرین خاص کرالیں اور اس میں او قات نماز میں ٹرین روکنامشروط و منظور ہو، پھر اگر محکمہ ان او قات میں ٹرین نہ روکے تووہ نماز سے مانع، عہدوعقد کی خلاف ورزی اور سخت ظلم وزیادتی کا مرتکب ہے۔مسلم نے مجبوراً اس یر نماز اداکرلی توبعد استقرار اعاده ضروری ہے۔ مگر مروجہ صورت میں عقدوعہد کی خلاف ورزی کرتے ہوئے او قات نماز میں ٹرینوں کوروکنااحارہ کے فقہی اور ملکی دونوں قانون کے لحاظ سے محکمہ کے اختیار میں نہ رہا۔

اس لیے فتاوی رضوبہ کی عبارت سے متعلق مانعین کے بیان کردہ مفہوم موافق و مخالف کومان کر بھی کہا جا سکتا ہے کہ مشروط ومعہود اور عاقدین کے لیے منظور و مقبول حالات کے تحت خلاف عقدو عہد ٹرینوں کوروکنافتنہ وفساد کاباعث اور محکمہ کے اختیار سے باہر ہے۔ اس لیے نہ یہال منع "من جهة العبد" ثابت، نه اعادة نماز كاحكم نافذ\_

جیسے زمانہ سابق میں رائج شتریانی دستور کے تحت سفر کرنے والوں پر چلتی سواریوں یر نماز پڑھنے کے بعد اعادہ واجب نہیں اور جب عقد احارہ میں ہر نماز کے وقت رو کئے کی شرط نہ ہوئی توان پر روکنالازم بھی نہیں، نہ وہ اس کے سبب نماز سے مانع۔ ہاں!اگر ان سے معاملہ یوں طے ہوجائے کہ ہر نماز کے وقت قافلہ روکنا ہے، پھروہ نہ روکیں تو ضروروہ نمازی شرط استقرار سے مانع ہیں۔اور پہ مجبوری کسی نے چکتی سواری پر نماز اداکی اتو بعداستقراراس پراعادہ بھی واجب ہے۔

خیال رہے کہ بحث یہ نہیں کہ حکومت اور وزارت ریلوے کے اختیار میں کیاہے، کیانہیں ہے؟ بیرایک الگ موضوع ہے جس پر لمبی گفتگو ہوسکتی ہے۔ بحث صرف بیر ہے کہ حکومت کے اعلان کر دہ جس نظام او قات اور اجرت کو قبول کر کے مسلم وغیرمسلم سبھی مسافرین سفر کررہے ہیں اس کی خلاف ورزیاب حکومت با**محک**ے کے اختیار میں رہ<sup>ا</sup> اے دل

گئی یانہیں؟

ایک عام ہندوستانی بھی اسے اچھی طرح ہمجھتا ہے کہ حکومت زورو شور کے ساتھ ایک معاملی کا علان کرے اور اس کے مطابق اجرت بھی اپنے خزانے میں ڈال لے مگر جب عمل کی باری آئے تو اس کے خلاف چلے۔ ایسی صورت میں سخت احتجاج اور زبر دست فتنہ و فساد یقینی ہے جسے جھیلنے کی قوت کسی بھی امن پسند حکومت کے جسم میں نہیں ہے۔

نہیں ہے۔
واضح رہے کہ زیر بحث سفراونٹوں کا ہویاٹرین کا، مسافراسے اپنے قصدواختیار سے
اپنا تاہے اور ایک خاص عقد کے تحت انجام پا تاہے۔ اس میں وہ نہ اس قیدی کی طرح
ہے جس کا تصرف واختیار دو سرے نے سلب کرر کھا ہے۔ نہ اس ریل سوار کی طرح ہے
جس کے کوچ کا دروازہ کسی دو سرے نے بند کرر کھا ہے اور اس کلاس میں پانی نہیں۔
مسافر نہ کسی طرف سے نکلنے پر قادر، نہ پانی حاصل کرنے پر قادر -اس لیے مذکورہ قیدی
اور مسافر دونوں کو تیم سے ادا ہے نماز کے بعد قدرت واختیار کی حالت میں آنے پر اعادہ
مواف موجود ہے۔
صاف موجود ہے۔

اسی طرح ٹرین یا اونٹ کا مسافر مذکورات شخص کی طرح بھی نہیں جوکسی ایسے کوئیں کے پاس لائن میں کھڑا ہے جہال ایک ہی ڈول رسی ہے، لوگ باری باری پانی لے رہے ہیں اور بیشخص دیکھ رہاہے کہ میری باری آنے تک نماز کا وقت نکل جائے گا۔

نہ اُس شخص کی طرح ہے جوایسے برہنہ لوگوں کی جماعت میں ہے جن کے پاس ایک ہی کپڑاہے اور اسی کوباری باری پہن کر نماز پڑھناہے اور بیشخص جانتاہے کہ میری باری آنے تک نماز کاوقت نکل جائے گا۔

باری آنے تک نماز کاوقت نگل جائے گا۔ نہاس شخص کی طرح ہے جوالی تنگ کشتی یا کوٹھری میں ہے جہاں رکوع یا ہجودیا قیام کی گنجائش نہیں، ان تینوں قسم کے افراد کے لیے منع نہیں۔ مگر صورت منع "من

جهة العبد "ج الله وقت ك اندر جيس موسك نماز اداكرليس بعد مين اعاده كرين - كما في الظفر لقول زفر للامام احمد رضا قدّس سرّه.

ٹرین یا اونٹ کے مسافر کو ایسے مسلوب الاختیار افراد کی صف میں لاناصورت واقعہ سے کسی طرح مطابقت نہیں رکھتا اخلاص، انصاف اور فقہ وفقاہت کے تقاضوں کو کام میں لانے کی ضرورت ہے۔ واللہ المو فق

مجلس شرع کے سیمینار میں شریک ستر سے زائد علماو فقہانے جب خود فتاوی ارضوبہ کی روشنی میں آج کی چلتی ٹرینوں پر فرض و واجب نمازوں کے جواز کا حکم سنادیا تو بعض کرم فرماؤں کا غضب اس حد تک جوش زن ہوا کہ تمام مجوز ین کونا قابل امامت گراہوں کے حکم میں داخل کر دیا۔ایک فرعی مسئلے پر ایسا سخت حکم کسی سنجیدہ و ذی علم سنّی کی سمجھ میں آنے والانہ تھا اس لیے کسی دلیل کی جستجو ہوئی ، بعد تلاش بسیار دو دعوے کیے گئے:

(۱) فرض نماز کے لیے "استقرار علی الارض "کی شرط اجماعی ہے۔

(۲) جو حکم کسی امراجهای پر متفرع بدوه بھی اجماعی ہوتاہے۔

دوسرے دعوے کے ثبوت میں کوئی عبارت براے نام بھی نہ دی گئی، پہلے دعوے کے ثبوت میں امام نووی شافعی رائن النظامی کی ایر عبارت پیش کی گئی:

فيه دليل على أن المكتوبة لا تجوز إلى غير القبلة ولا على الدابة، وهذا مجمع عليه إلافي شدة الخوف. (١)

"اس میں اس بات پر دلیل ہے کہ فرض نماز غیر قبلہ کی جانب اور دابہ (سواری کے جانور) پر جائز نہیں۔ یہ امراجماعی ہے، مگر شدت خوف میں "۔

یہ امام نووی عَالِیْ فِنْ کی عبارت کا ایک ٹکڑا ہے اس سے متّصلاً بعد کی بوری عبارت نظر انداز کردی گئ، مگر راقم بوری عبارت مع ترجمہ آگے ذکر کرے گا۔ پہلے عبارت مسطورہ پر کلام ملاحظہ ہو:

(۱) شرح نووی بر صحیح مسلم ، ج:اول،ص: ۲٤٤

اولاً یہ عبارت غیر حالت عذر سے متعلق ہے جس کی دلیل "إلّا فی شدّة الحقوف" کی صراحت ہے۔ ہماری ساری بحث حالت عذر سے متعلق ہے، اس لیے اصل مبحث سے یہ عبارت بالکل بے تعلق ہے۔ اور یہ سی طرح ہمارے خلاف ججت نہیں۔ ہم نے کب یہ کہا کہ بلاعذر کسی چلتی سواری پر فرض نماز صحیح ہے؟

تانیا اگراس عبارت کوزبردستی حالت عذر پر بھی نظبتی کریں تواجماع مذکور، نص قرآنی «فَان خِفْتُهُ فَر جَالًا اَوْ رُکْبَانًا» کے خلاف ہوگا۔ احادیث اور فقہاکی صراحت بھی اس کے خلاف ہے۔ خود فقہاے حنفیہ اور امام احمد رضا قدس سرہ کی عبارتوں سے بحالت عذر حلتے او نٹول پر نماز فرض کا جواز بے احتیاجِ اعادہ ثابت ہے۔ خود مانعین بھی اس کے قائل ہیں۔ کیا ہے سب حضرات بشمول جملہ مانعین اجماع کے خود مانعین بھی اس کے قائل ہیں۔ کیا ہے سب حضرات بشمول جملہ مانعین اجماع کے خالف اور نا قابل امامت ہیں ؟اگرایسا ہے توبورے زور وشور کے ساتھ اس کا بھی اعلان کردیں پھر دیکھ لیس کہ انجام کیا ہوتا ہے۔

**ثالثاً** امام نووی کی عبارت بالامین "استقر ار علی الارض "کے شرط ہونے کا کوئی ذکر بھی نہیں۔ شرط اجماعی ہونے کی صراحت توبہت بعد کی چیز ہے۔

رابعًا مام نووی و التخطیطیة کی درج ذیل عبارت ملاحظه کریں جس میں تخت روال پر استقبال قبله اور اتمام ارکان کے ساتھ ادا شدہ فرض نماز کے صحیح و درست ہونے کی صراحت فرمائی ہے۔ اور اس سے تخت روال کے مثل چلتی ٹرین پر ان کے نزدیک صحت نماز کا حکم بالکل واضح اور روش ہے۔

کیانض آپنامذہب اور موقف بھی یادنہ رہا، یاانھوں نے اپناکلام بھی نہ بھھااور شرط اجماعی کے برخلاف تخت روال پر نماز جائز وضح ککھ دی؟ اور کیاوہ بھی مانعین کے بیان کردہاس قاعدہ کلیہ سے بے خبر تھے کہ "حکم اجماعی پر متفرع امر بھی اجماعی ہوتا ہے"؟ عبارت بیہ ہے:

وتصح الفريضة في السفينة الواقفة والجارية والزورق

المشدود بطرف الساحل بلاخلاف إذا استقبل القبلة و أتم ألأركان، فإن صلّى كذلك في سرير يحمله رجال أو أُرْجُوحةٍ مشدودةٍ بالحبال... ففي صحة فريضته وجهان، الأصح: الصحة كالسفينة، وبه قطع القاضي أبوالطيب. فقال في "باب موقف الإمام و المأموم" قال أصحابنا: لوكان يصليّ على سرير فحمله رجال و ساروا به صحت صلاتُه.

(ترجمہ) گھہری ہوئی اور چاتی ہوئی کشتی پر اور ساحل سے بندھی ہوئی چھوٹی کشتی پر فرض نماز بغیر کسی اختلاف کے سیحے ہے بشر طے کہ استقبالِ قبلہ اور اتمام ارکان ہواگراس طرح (لیعنی بہ استقبال قبلہ واتمام ارکان) کسی ایسے تخت پر نماز ادائی جسے چند آدمی اٹھائے ہوئے ہیں۔ یا ایسے جھولے پر جور سیوں سے بندھا ہوا ہے تواس کے فرض کی صحت سے متعلق دووجہیں (دوقول) ہیں۔ اس جہے کہ کشتی کی طرح اس پر بھی فرض نماز صحت سے متعلق دووجہیں (دوقول) ہیں۔ اس پر جزم فرمایا۔ انھوں نے" باب موقف الامام صحت ہے۔ قاضی ابو الطیب نے اس پر جزم فرمایا کہ اگر کسی تخت پر نماز پڑھ رہاتھا کہ اسے والماموم" میں لکھا: ہمارے اصحاب نے فرمایا کہ اگر کسی تخت پر نماز پڑھ رہاتھا کہ اسے کھے لوگوں نے اٹھایا اور لے کر جاتے رہے تواس کی نماز سیحے ہے"۔

مانعین کواعتراف ہے کہ گھہری ہوئی ٹرین تخت کے مثل ہے توجاتی ہوئی ٹرین تخت روال کے مثل ہے توجاتی ہوئی ٹرین تخت روال کے مثل ضرور ہے۔ اور مذہب شافعیہ میں تخت روال پر نماز صححے ہے جب کہ استقبال قبلہ اور قیام ور کوع و سجود کی تکمیل ہوجاتی ہو، توان کے نزدیک چاتی ہوئی ٹرین پر بصورت مذکورہ صحت نماز میں کلام نہیں۔ معلوم نہیں وہ بھی اپنے ذکر کر دہ اجماع کی خالفت کے مرتکب ہوئے یا اس سخت جرم کا الزام رکھنے کے لیے صرف آج کے سنیوں حفیوں کا سرخاص کر لیا گیا ہے؟

(۱) المجموع شرح المهذب ، باب استقبال القبلة، ص: ٢١٤، الجزء الثالث، دارالفكر، بيروت، لبنان

علاوہ ازیں خود شرح مسلم میں امام نووی کی بوری عبارت (جو مانعین کی منقولہ عبارت سے بالکل متصل ہے) پر غور کرتے تواسی سے واضح ہوجاتا کہ ان کی عبارت "و هذا مجمع علیه" میں "هذا" کامشار الیه "استقر ار علی الأرض" نہیں۔ محیح مسلم" باب جو از صلاۃ النافلہ علی الدابۃ فی السفر حیث تو جہت" میں حضرت عبراللہ بن عمر فی الی یہ حدیث مروی ہے:

إن رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم كان يصلى سبحته حيث ما توجهت به ناقته.

لیعنی رسول الله ﷺ ماری پر نفل نماز ادا فرماتے ناقۂ مبارک کارخ جدهر بھی

اس معنی کی اور بھی حدیثیں ہیں۔ ان کے تحت پہلے امام نووی نے سفر میں چاتی سواری پر بے استقبال قبلہ ادا ہے نفل کا جواز باجماع مسلمین بتایا ہے ، پھر اپنے مذہب کے مطابق اس رخصت کی شرطیں لکھی ہیں۔ حدیث سے مستنبط ہوا توصر ف یہ کہ نفل نماز کے لیے "استقبال قبلہ" اور "استقر ار علی الارض" شرط نہیں۔ پھر امام نووی نے اس پر اجماع سلمین بتایا۔

#### اس کے بعدامام نووی کی بوری عبارت بیہے:

وفيه دليل على أن المكتوبة لاتجوز إلى غير القبلة ولا على الدابة، وهذا بجمع عليه إلا في شدة الخوف، فلو أمكنه استقبال القبلة والقيام والركوع والسجود على الدابة واقفة عليها هودج أونحوه، جازت الفريضة على الصحيح في مذهبنا، فان كانت سائرة لم تصح على الصحيح المنصوص للشافعي، وقيل: تصح كالسفينة، فإنها تصح فيها الفريضة بالإجماع-

ولوكان في ركب وخاف لونزل للفريضة انقطع عنهم ولحقه

الضرر. قال أصحابنا: يصلي الفريضة على الدابة بحسب الإمكان، وتلزمه إعادتها، لأنه عذر نادر. (١)

(ترجمه)اوراس میں اسبات پردلیل ہے کہ فرض نماز غیر قبلہ کی جانب اور سواری پرجائز نہیں۔اس پراجماع ہو چکا ہے، مگر شدت خوف میں (جوازہ)
تواگر سواری کا جانور تھہرا ہوا ہواس پرمحمل یا اس طرح کا کچھ رکھا ہوا ہو کہ اس پر استقبال قبلہ، قیام، رکوع، سجود سب ہو سکے تواہی صورت میں ہمارے مذہب کے قول صحیح پر فرض نمازاس پرجائز ہے۔

اور اگر جانور رواں ہو توامام شافعی کے نص کردہ قول صحیح پر فرض نماز اس پر جائز نہیں ۔

اور اگر سواروں کے قافلے میں ہواور فرض کے لیے اترنے کی صورت میں اسے قافلے سے جداہونے اور ضرر لاحق ہونے کا اندیشہ ہوتو ہمارے اصحاب نے فرمایا کہ فرض نماز جیسے ہوسکے جانور پراداکر لے اور اس کا اعادہ اس پرلازم ہے اس لیے کہ یہ ایک نادر عذر ہے ''۔

اس عبارت سے مذہب شافعیہ کے کئ جزئیات معلوم ہوئے خصوصالبہ کہ:

اگر جانور تھہراہواہے اور اس پر محمل وغیرہ ایسار کھائے کہ نمازی اس پر کھڑے ہوکررکوع و سجوداستقبال قبلہ کے ساتھ نماز اداکر لیتاہے توبیہ نماز مذہب امام شافعی کے قل صحیح پر جائزہ جب کہ اس صورت میں استقرار علی الدابہ ہوا، "استقرار علی الارض" ہر گزنہ ہوا ورنہ حنفیہ عدم جواز کے قائل نہ ہوتے، پھرامام نووی کی عبارتِ ماقبل سے یہ کسیے ثابت ہوگیاکہ" استقرار علی الارض" شرط اجماعی ہے؟کیاوہ فرا سے یہ کسیے ثابت ہوگیاکہ" استقرار علی الارض "شرط اجماعی ہے؟کیاوہ خود اپنا مذہب اور اس پر متفرع دوسراحکم بھی نہ سمجھ سکے اور آج کے حنفیوں کو اس کا مطلب اچھی طرح شمجھ میں آگیا؟؟

<sup>(</sup>۱) المنهاج للإمام النووي شرح صحيح مسلم، ج:١،ص: ٢٤٥، ٢٤٥

میں ہیمجی صراحت کردوں کہ ٹرینوں کا نظام اور ان پر نمازوں کے جوازیاعدم جوازیاعدم جوازیاعدم جوازیاعدم جوازکامسئلہ قرآن وحدیث کا کوئی منصوص مسئلہ نہیں، ایک نیااور فرعی مسئلہ ہے جس میں اگر کوئی فریق دلیل کی تطبیق و تفہیم میں خطا کرجائے تواسے گمراہ یا فاسق تھہراناروا نہیں۔

اسی لیے حضرت محد محد مورتی عالی خفر اعلی حضرت قدس سرہ نے اس مسکلے کی بنیاد پر ایپ دور کے ان لوگوں کوفاس یا گراہ نہ کہا جو چلتی ٹرین پر نماز کے جواز بلااعادہ کے قائل ہے۔ گر آج کل اسی فرعی مسکلے کی بنیاد پر بعض لوگوں نے تفسیق و تسلیل کی مہم جاری کرر کھی ہے۔ فیا للعجب ! خیر یہ توایک نیامسکلہ ہے ، سجدہ تعظیمی کی حرمت توابیا قدیم اور خام مسکلہ ہے کہ امام اہل سنت عالیہ خفی نے "الزبدة للزكية في تحریم سجود التحیة " میں اس پر آیات و تفاسیر کے علاوہ چالیس حدیثیں اور ڈیڈھ سوفقہی نصوص پیش کیے ہیں ، چاروں مذاہب کے ائمہ کا اس پر ایماع بتایا ہے گر سرکار مفتی اظم قدس سرہ نے صراحت فرمائی ہے کہ مخالفین حرمت کی بیروی میں سجدہ تعظیمی کا ارتکاب کرنے والوں پر حکم تفسیق نہیں۔ دیکھیے فتادی پیروی میں سجدہ تعظیمی کا ارتکاب کرنے والوں پر حکم تفسیق نہیں۔ دیکھیے فتادی مصطفورہ ص ۱۴، اور فقہ خفی میں حالات زمانہ کی رعابت ص ۱۱۱۰ ۱۱۔

کیاسرکارمفتی عظم عِالِیْ نے محض اندھیرے میں تیر چلایا ہے ؟ اور مرتکبین سحیدہ فظیمی کی ناروارعایت سے کام لیاہے ؟ ہرگزنہیں۔واللہ ان کی بیشان نہیں۔

یہ شان ہمارے کرم فرماؤں کی ہے جھوں نے آج کے نوپیدا فری مسئلہ چلتی ٹرین پر نماز سے متعلق جواز بلااعادہ کے قائلین کونسق وضلال تک پہنچانے کی جسارت کی ہے اور ان کے پیچھے نماز کی ادائگی ناجائز کھی ہے۔نہ خدا کاخوف،نہ رسول سے حیا،نہ مرشد سے شرم،نہ مرشد کے مرشد کا پاس و لحاظ فتوی نویسی کانہ کوئی ضابطہ رہانہ اصول، ایک فری مسئلے کو حسام الحرمین کا درجہ دے کرملک بھرسے و شخطوں کا انبار جمع کرکے عصر حاضر کا 'اصوام الہندیہ'' بناکر شائع کر دیا۔ اور بڑم خویش نغمہ زن ہیں کہ شادم از

زندگی خویش که کارے کردم۔

اینے ہی بھائی ہیں اس لیے دعاکر تاہوں کہ رب کریم آخیس فقاہت وبصیرت عطا کرے اور سرکار مفتی اعظم قدس سرّہ اور امام اہل سنت قدس سرّہ کی پیروی نصیب فرمائے۔

یہ توہمارے دور کی بات ہے: مفتی اُظم قدس سرہ اور جمہور علاے اہل سنت لاؤڈ اسپیکر پر نماز کی افتدانا جائز کہتے تھے۔ میں بھی اس کا قائل ہوں۔ مفتی سید افضل حسین مونگیری صدر المدرسین جامعہ منظر اسلام بریلی شریف اور مفتی مجمہ جہانگیر اُظمی استاذ منظر اسلام جواز کے قائل تھے۔ مفتی افضل حسین اِلائے نے اس موضوع پر کتاب بھی منظر اسلام جواز کے قائل تھے۔ مفتی افضل حسین اِلائے نے اس موضوع پر کتاب بھی کھو کر شائع کی مگر مفتی اُظم اِلائے نے ان حضرات یا ان کے متبعین پرنہ حکم فست عائد کیا نہ بریلی کے سنی مسلمانوں کو ان کی افتد اسے رو کا منہ این اجازت و خلافت سے محروم کیا۔ کیا ہمارے کرم فرماؤں کی فقاہت یا دنی حمیت یا پر ہیز گاری اور تقوی سرکار مفتی اُظم قدس سرّہ سے فزوں ترہے؟ نہیں ، ہرگر نہیں ، بلکہ معاملہ برعکس ہے۔

ان معروضات کے بعد مجھے الجامعۃ الاشرفیہ کے دینی تصلب، فروغ سنیت میں اس کے نمایاں کردار اور رضویات کے باب میں اس کی روثن خدمات کا ذکر کرنا تھا اور یہ بتانا تھا کہ آج بھی اشرفیہ کے قادری، چشتی، نقشبندی، برکاتی، رضوی، اشرفی، رشیدی (وغیرہ) فرزندوں اور غلاموں میں وہی جذبات موج زن ہیں جو کل تھے، مختلف بلاد و ممالک میں آج بھی وہ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا قدس سرہ اور اکا براہل سنت کا نام روش کررہے ہیں اور پوری قوت کے ساتھ آج بھی وہ ہرباطل سے نبرد آزماہیں۔

اس کاایک نمونہ بیہ جامعہ قادر بید پونہ بھی ہے جس کے زیراہتمام آج ہم یہاں جمع ہیں۔ میں یقین دلاتا ہول کہ ان کرم فرماؤں کی پیہم پورشیں بھی ان شاء الله ار کانِ اشرفیہ اور ابنا ہے اشرفیہ کوبد مذہبوں اور بے دینوں کی دسیسہ کاریوں سے اہل سنت کو بھانے اور اشاعت مسلک حق کی راہ میں اپنی ساری توانا ئیوں کے ساتھ سرگرم سفر

رہے سے غافل نہیں کرسکتیں، و ھو المستعان و علیہ التکلان۔
انٹرفیہ کی خدمات کاموضوع ایک متقل مضمون بلکہ ایک ضخیم کتاب کا متقاضی ہے
اس لیے یہ کام کسی جوال سال عزیز کے لیے چھوڑ تا ہوں۔ خدانے چاہاتو کوئی فرزنداس
موضوع کو اپنے شاداب قلم سے سیراب کر کے دنیا کی نگاہوں کو آسودہ کرے گا۔
والتو فیق بید المولی الکر یہ العزیز – منہ البدایة و إلیہ النهایة۔
حضرات! یہ عیسوی سال رواں اور ہجری سال ماضی و حال اہل سنت کے لیے
"عام الحزن" کی شکل اختیار کر گیا۔ ہماری کئی عظیم ہستیاں صرف دوماہ کے عرصے میں ہم
سے بے بہ بے روبوش ہوگئیں۔ میں یہاں صرف چارناموں پراکتفاکر تا ہوں۔
۱ اجمل العلم امفتی محمد اجمال شاہ سینجلی مراد آبادی کے شاگر د مفتی محمد اشفاق
حسین نعیمی نجیلی مراد آبادی کے شاگر د مفتی محمد اشفاق
حسین نعیمی نجیلی مراد آبادی مفتی اُظم راجستھان، سربراہ اعلیٰ دار العلوم اسحاقیہ جودھ

تاریخ رحلت: ۹ر ذی الحجه ۱۳۳۴ه/ ۱۵/ اکتوبر ۱۳۰۳ء -سه شنبه ۲۰ امام علم و فن علامه خواجه طفر حسین رضوی بور نوی شاگر د ملک العلماعلامه ظفر الدین رضوی بهاری شخ الحدیث دار العلوم نور الحق چرا محمد بور فیض آباد - تاریخ رحلت: ۱۹۷۸ دی الحجه ۱۳۳۴ه در ۱۲۰ اکتوبر ۱۳۱۳ء - یک شنبه میز د شهر العلما حضرت سید شاه آل رسول حسنین میان ظمی سجاده نشین سرکارعالیه ماریم ه شریف مقیم عروس البلاد مینی -

تاريخ رحلت : يم محرم الحرام ١٣٣٥ه / ١/ نومبر ١٠١٥ - جهار شنبد

۳ حَفْرت مولانا نفر الله رضوى مصباى ميرے عزيز اور ہم وطن استاذ مدرسه فيض العلوم محمد آباد گوہند۔

تاریخ رحلت: ۱۸رمحرم ۱۸۳۵ه/۱۹رنومبر ۱۰۱۳ه-شنبه-بیسجی حضرات جامعه اشرفیه اور مجلس شرعی کے جمدرد اور کرم فرماتھے ان کے

حضرات! مجھاحساس ہے کہ میں نے آپ کا وقت زیادہ لے لیا۔ اب آپ کو آج

کے موضوع مذاکرہ کی طرف متوجہ ہونا ہے۔ میں نے کئی مقالات کا مطالعہ کر لیا ہے اور
تلخیصات تو بھی پڑھ کی ہیں۔ مسائل کی صعوبت اور راایوں میں اختلاف نمایاں ہے مگر
میں آپ بھی حضرات کی خدمات میں ہدیۂ تحسین پیش کرتا ہوں کہ آپ نے چھان بین
کی، کتابوں کی مراجعت فرمائی اور اپنے اپنے موقف کو حسب وسعت دلائل سے آراستہ
کی، کتابوں کی مراجعت فرمائی اور اپنے اپنے موقف کو حسب وسعت دلائل سے آراستہ
کیا۔ فیصلہ جو بھی ہو مگر آپ کی کاوشیں رائگاں جانے والی نہیں۔ ان علمی کاوشوں کا آجران
شاء المولی تعالی ضرور ملے گا۔ فیصلہ بھی آپ ہی کو کرنا ہے اور بوری بالغ نظری،
متانت و سنجیرگی، خلوص و للہیت اور تو پور دلیل کے ساتھ کرنا ہے۔ رب کریم و جلیل
سب کے سینے کشادہ فرمائے اور ہم سب کوہر مسکلے میں روے حق وصواب سے شاد کام
فرمائے۔ و ما ذلک علیہ بعز یز۔

آخر میں به بھی عرض کردوں که ہمارے بلند ہمت اور باسعادت منتظمین آپ کی راحت و ضافت اور خاطر داری کی حتی المقدور کوشش کررہے ہیں اور آپ کے قیام تک مصروف عمل رہیں گے، مگر نئے تجربہ کار ہیں اس لیے اگر کوئی فروگذاشت ہوتواضیں اور ہمیں اپنی عالی ظرفی سے معاف فرمائیں اور بروقت جو مناسب ہدایت ورہنمائی ہوسکتی ہو اس سے ہماری دسکیری فرمائیں اور جملہ معاونین کواپنی مخلصانہ دعاؤں سے نوازیں۔ و السلام و آخر دعوانا أن الحمد لله رب العلمین و الصلاة و السلام علی سید المرسلین خاتم النبیین و علی آله و صحبه و مجتهدی شرعه و مجاهدی دینه و علیاء أمته و متبعی سنته أجمعین.

### مجلس نثر عی کے بائیسویں فقہی سیمینار کا خطبہ صدارت منعقدہ بتاریخ: ۱۹۱۷ار کا صفر ۱۳۳۹ھ مطابق ۹ر۱۰ اراد دسمبر ۲۰۱۷ء بمقام: شارح بخاری دارالافتا، جامعہ اشرفیہ، مبارک پور

\_\_\_\_\_

بِسْدِ الله الرَّحمٰنِ الرَّحِيْدِ عَامِدًا وَّمُصَيِّا وَمُسَلِّمًا مِهُال خُوسَمَى ہے کہ کئی برسوں کے بعد مجلس شرعی کا سیمینار مبارک بور کی سر زمین پراور جامعہ انشر فیہ کے احاطے میں منعقد ہورہا ہے۔ اس سے پہلے آپ کو بونے ، علی گڑھ، بھیونڈی، بمبئی وغیرہ کے اسفار کی زحمت دی جاچکی ہے۔ بعونہ تعالی آپ حضرات کی محنتوں سے ہماراعلمی وفقہی کارواں کا میابیوں سے ہم کنار ہوتارہا، جس پر مضرات کی محنتوں سے ہماراعلمی وفقہی کارواں کا میابیوں سے ہم کنار ہوتارہا، جس پر مماثر کا سے سفر بحاطور سے تحسین و مبارک باد کے سخق ہیں، خواہ وہ آج ہم میں موجود ہوں یا دنیا سے رخصت ہو چکے ہوں۔ جزاھم الله تعالی خیر ما یجزی به العلماء المخلصین العاملین فی سبیل الدین و العلم.

بڑی مسرت ہے کہ اکیسویں سیمینار کے علاوہ باقی بیس سیمیناروں کے فیصلوں کا مجموعہ چندہاہ بیہلے منظر عام پر آج کا ہے۔ بلا شبہ یہ علماو مفتیان کرام اور طالبان احکام شرعیہ کے لیے ایک بیش بہا ذخیرہ اور مجلس شری کے مندوبین کرام کی بیس سالہ کاوشوں کاخوش نماگل دستہ ہے جس سے إن شاء الله المولیٰ تعالیٰ دین داروں اور علم دوستوں کی آئیسی ضرور ٹھنڈی ہوں گی۔ اس اہم علمی وفقہی پیش کش پر حضرت علم دوستوں کی آئیسی ضرور ٹھنڈی ہوں گی۔ اس اہم علمی وفقہی پیش کش پر حضرت مرتب مفتی مجمد نظام الدین رضوی اور ان کے تمام رفقا و معاونین نیز جملہ شرکاو مندوبین کودل کی اتفاہ گہرائیوں سے مبارک باد پیش کرتا ہوں۔ مولی تعالی ان بھی کرم فراؤں کی کاوشیں مقبول و مشکور فرمائے۔امبیہ کہ باقی ماندہ سابقہ اور آئیدہ فیصلوں کا فراؤں کی کاوشیں مقبول و مشکور فرمائے۔امبیہ کہ باقی ماندہ سابقہ اور آئیدہ فیصلوں کا

نواے دل **مساا** 

رست کا است نیادہ شان و شوکت کے ساتھ فردوں نظر ہو تارہے گا۔ مجموعہ بھی اسی طرح یا اسسے زیادہ شان و شوکت کے ساتھ فردوں نظر ہو تارہے گا۔ اور مقالات و تلخیصات پر مشتمل صحیفتہ مجلس شرعی کی جلدیں بھی اشاعت پذریہوں گی۔ و الله المو فق و بیدہ الخیر .

حضرات مندویین کرام! بائیسویں فقہی سیمینار میں آپ کی شرکت پر میں آپ کا پر جوش خیر مقدم کرتا ہوں۔ تشریف آوری سے قبل آپ نے مجلس کواپنی علمی و فقہی نگارشات سے نوازااس پر میں سبھی اہل قلم کاشکریہ اداکرتا ہوں۔ مقالات کی تخصیس ہو چکی ہیں جو پروگرام کے مطابق پیش ہوتی رہیں گی۔ اب آپ کا اہم کام تنقیح طلب امور کوحل کی منزل تک پہنچانا اور واضح فیصلوں کاروپ دینا ہے۔ اس کے لیے آپ کواپنی علمی و فکری توانائیوں کے ساتھ اخلاص قلب، انابت الی اللہ، رجوع الی الرسول اور ائم نہ دین کے ساتھ ربط باطن کی قوتوں کو بھی بروے کار لانا ہے۔ اس کے بعد ان شاء اللہ الرحمن میدان آپ کے ہاتھوں، اور حق وصواب کاروے روشن آپ کے سامنے ہوگا۔ بعو نه جل جلاله و بکر م رسوله علیه الصلاة و السلام و بفیوض الائمة الکر ام.

الاثیة الکرام.
ہم اور آپ دیکھتے آئے ہیں کہ مقالات میں اختلاف آرانمایاں رہتا ہے۔ ابتداءً
گمان ہوتا ہے کہ کسی ایک حتمی رائے پر شاید سب کا اتفاق نہ ہوسکے مگر بیشتر مسائل میں
یہی ہوا ہے کہ ایک رائے پر بڑی نیک نیتی اور صاف دلی کے ساتھ مندوبین کرام کا اتفاق ہوگیا۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ ہمارے علمائے کرام کا طمح نظریہ نہیں ہوتا کہ ہم
نے جولکھ دیایا جو کہ دیاو ہی تسلیم کیا جائے بلکہ ان کا نیک مقصد یہ ہوتا ہے کہ دلائل کی
روشنی میں جو حق ہواسے قبول کیا جائے، پہلے سے ہماری فکر اور ہماری رائے جو بھی رہی
ہو۔ بقول سیرنافاروق اعظم و خلافی آ انسان سے خطا ہونا تجیب نہیں بلکہ حق واضح ہونے کے
بعد خطا پر قائم رہنا یہ تجیب ہے اور سنگین جرم بھی۔ (او کہا قال رضی الله تعالی
عنه) رب کریم ہم سب کاسینہ جستجوے حق اور قبول حق کے لیے کشادہ فرمائے، آمین

**اسا** 

يا أكرم الأكرمين، بجاه حبيبك سيد المرسلين، صل عليه و عليهم و على آله و صحبه اجمعين.

حضرات! میں بہ جانتا ہوں کہ آپ کے شایان شان خدمت اور انظام سے ہم اور ہمارا عملہ قاصر ہے۔ خصوصاً اس موسم سرما میں آپ کو صعوبت سفر کے ساتھ مشکلات حضر بھی دامن گیر ہوں گی لیکن دین حق اور علم و تحقیق کی راہ میں سختیاں جمیانیا ہمارے بزرگوں کا شیوہ رہا ہے۔ ان کی تکلیفیں اور آج کی آسائشیں دیکھ کردل در دمند بھی رو تا ہے، بھی سرراحت طلب، شرم سے جھک جاتا ہے۔ مجھے امید ہے کہ ان آقاؤں کے طفیل آپ ہماری کو تاہیوں پر خط عفوو در گزر کھنچنا زیادہ پسند کریں گے۔ و العَقْقُ عند کر ام النّاس مأمول.

حضرات!آئ مناسبت سے میراضروری خطبہ توسطور بالا پرختم ہوجاتا ہے مگر آئ کے حالات اور آپ کی چارہ گرشخصیات کودیکھتے ہوئے دل در دمند چند باتیں عرض کرنے کے حالات اور آپ کی چارہ گرشخصیات کودیکھتے ہوئے دل در دمند چند باتیں عرض کرنے کے لیے مضطرب ہے، نہ معلوم آپ سے ملا قات اور گفتگو کی باری چرکب آئے۔ امیر جع ہیں احباب در دِ دل کہ لے چرالتفاتِ دلِ دوستال رہے، نہ رہ حضرات! مجھے تلخ نوائی سے معاف رکھیں گے۔ ہمارے سرول پر رب العالمین احکم الحاکمین کی جانب سے ایک اہم ذمہ داری بیر کھی گئ ہے کہ ہم اسلام کا پیغام دوسرول تک پہنچائیں اور جو اسلام کا نام لینے کے باوجو دراہ حق سے دور ہیں آخیں حق آشاکر کے قریب لائیں اور جو حق سے آگاہ ہیں مگر مم اس ذمہ داری کوکس حد تک انجام دے رہیں ؟ بیہ آج کا اہم سوال ہے۔ میں دیکھ رہا ہوں کہ غیروں میں اپنے باطل کو بڑھانے اور پھیلانے کے سوال ہے۔ میں دیکھ رہا ہوں کہ غیروں میں اپنے باطل کو بڑھانے اور پھیلانے کے جنبات بڑی طرح موج زن ہیں۔ ان کی نت نئی تدبیروں اور ضلالت خیز حربوں کے جیس اور جنبیں ہماری بڑی بڑی آبادیاں اور اچھے شہر ہمارے ہاتھ سے نکل چکے ہیں اور ہمیں بازمافت کی کوئی فکر نہیں۔

ہمارے یہاں نہ خطباو مقررین کی کمی ہے، نہ گراں بار جلسوں اور لاکھوں لاکھ روپے میں منعقد ہونے والی کانفرنسوں کی کمی ہے مگر دعوت حق کے مخلصانہ جذبات اور لیک کمی ہے۔ آج کے خطیب اور دردمند دائی حق میں بڑافرق ہے۔

یہ خطیب وہاں جاتا ہے جہاں زمین پہلے سے ہموار ہے۔اسے چاہنے والے اور زوردار نعرے لگانے والے چہلے سے موجود ہیں۔اس کے لیے وہ لاکھوں لاکھ خرچ کرچکے ہیں اور مزیدنذرونیاز کے لیے ہمہ تن تیار ہیں۔

دائی حق وہاں جاتا ہے جہاں نہ اُس سے کوئی۔ آشنا، نہ اس کے مذہب اور مشن کا کوئی شیدا، وہ اپنے خرچ سے لوگوں کو جمع کرتا ہے اور اپنی بات سناکر ناآشناؤں کو آشنا بناتا ہے۔ جبافر سام مولانا عبد العلیم صدیقی میر کھی رِ اُلٹی اِلٹی جب اور بے راہوں کوراہ پر لاتا ہے۔ جبلغ اسلام مولانا عبد العلیم صدیقی میر کھی رِ اُلٹی اِلٹی جب سی بندرگاہ پر انزکر کسی شہر میں جاتے تو آخیں کوئی پوچھے والا نہ ہوتا، اور ماہ دو ماہ کی تبلیغ کے بعد واپس کے لیے جب بندرگاہ پر آتے تو ایک جم غفیر ان کے پیچھے ہوتا، آئکھیں جدائی کے غم سے اشک بار اور دل فرقت کے احساس سے بے تاب ہوتے، روتے روتے لوگوں کی ہمچکیاں بندھ جاتیں۔ بندرگاہ اور جہاز کاعملہ محو جیرت بناہوتا۔ کیا روتے روتے لوگوں کی ہمچکیاں بندھ جاتیں۔ بندرگاہ اور جہاز کاعملہ محو جیرت بناہوتا۔ کیا رہنی پیشہ ور خطیب کی آئکھوں نے بھی اپنے لیے یہ منظر بھی دیکھا ہے؟ در د مند جبلغ و رہنما بھی پیکوں کے سائے میں واپس آگیا۔ مگر اس شہر اور اس ملک میں کئی ادارے، انجمنیں اور ظیمیں چھوڑ آیا جو آج بھی کسی نہ کسی شکل میں بر سرکار ہیں۔

میں ہمجھتا ہوں کہ آج غیروں کے پھیلنے اور اپنوں کے سمٹنے کی سب سے بڑی وجہ داعیانہ جذبات اور مخلصانہ خدمات کا فقد ان ہے۔ ہمارے گرد چند سَویا چند ہزار جو شلے نعرہ لگانے والے جمع ہوگئے تو ہم نے سمجھ لیاکہ ساری دنیا میں ہم ہی ہم ہیں۔ جب کہ روزانہ ہمارے کار آمد اور بیش قیمت افراد ہمارے کیمپ سے نکل کردو سروں کے کیمپ میں داخل ہورہے ہیں۔ ان پر ہم نے ضلالت و گمرا ہی یا کفروار تداد کا حکم لگا کر سمجھ لیاکہ میں داخل ہورہے ہیں۔ ان پر ہم نے ضلالت و گمرا ہی یا کفروار تداد کا حکم لگا کر سمجھ لیاکہ

ہماری ذمہ داری بوری ہوگئی۔وہ کیوں ہم سے کٹے اور دوسروں سے جڑے ؟ہم نے ان کو بچانے یاواپس لانے کے لیے انتقک کوشش کیوں نہیں کی ؟ اس بارے میں احکم الحالمین کے یہاں نہ ہم سے کوئی سوال ہوگانہ ہمیں کوئی جواب دینا پڑے گا۔

میں نہیں سمجھتا کہ یہ سوچ کبھی درست ہوسکتی ہے اور اتنی آسانی کے ساتھ کوئی اپنے فرض منصبی سے عہدہ برآ ہوسکتا ہے۔اگر غفلت کا یہی حال رہاتو خسارے اور زیاں کی وہ شکل بھی دکیھنی پڑے گی جس کے بعد کسی تدارک کی امید نہیں۔

میں یہ نہیں کہتاکہ دعوت اور داعیان حق یکسر معدوم ہیں مگر جس طرح غیروں کے یہاں سرگر میاں ہیں اور ان کے اندرا پنے کوبڑھانے پھیلانے کے لیے جومحت اور تگ و دوسے وہ ہمارے یہاں معدوم نہیں تواس سے قریب ضرور ہے ، پھر مقابلہ کیسے ہو؟ اور اپنوں کا تحفظ کسے ہو؟

دعوت اسلامی اور سنی دعوت اسلامی کی سرگر میاں بقینًا قابل تحسین اور لائق تائید ہیں۔ مگر المیہ بیہ ہے کہ ان کی بھی ناقدری ہور ہی ہے، نہ خود آگے بڑھ کر کام کرنے کا جذبہ، نہ دوسرے کو کام کرتا ہوادیکھنا گوارا۔ آخر ملت اور جماعت کا فروغ کیسے ہو؟ اور بدمذ ہمی ویے دئی کے بڑھتے ہوئے سیلاں کے آگے بند کون باندھے؟

ہمیں خود داعیانہ فکر پیداکرنی ہوگی اور دوسرے داعیوں کی بھی حوصلہ افزائی کرنی ہوگی تاکہ ہر محاذیر کام ہوسکے۔ آج درس گاہوں سے نکتہ رس مدرس اور زبان آور خطیب تو بہت پیدا ہوجاتے ہیں مگر مخلص مبلغین کی پیداوار افسوس ناک حد تک کم ہے۔ حالات کامقابلہ کرنا ہے تو دانش مندی اور منصوبہ بندی کے ساتھ قدم آگے بڑھانا ہوگا۔ ہر میدان کے افراد تیار کرنا اور آخیس کام سے لگانا ہوگا۔

حکومتی اور ملکی بیانے پر بھی ہمیں اپنی شاخت بنانے کی ضرورت ہے۔ صحافت کے میدان میں بھی نمایاں حصہ لینا ہوگا۔ کیا وجہ ہے کہ اس ملک میں اور دوسرے ممالک میں دینی قائدین کے عنوان سے جب نام لیاجا تاہے تودوسروں کا۔ ہم نے

یواے دل سارے میدان غیروں کے لیے خالی جھوڑ دیے ،اسی کا نجام مختلف شکلوں میں سامنے

عربی اور انگریزی زبان میں بھی ہمیں قرآن و حدیث، سیرت رسول اور دوسرے دئی عنوانات پرتیزی سے کام کرنے کی ضرورت ہے جس کے لیے اچھے اہل قلم کے کئی گروپ بناکر کام سیر د کرناہو گا۔ بعض تنظیموں اور اداروں کی جانب سے کچھ کام ہواہے جو قابل تحسین و آفریں ہے مگر اسے مزید بڑھانے اور منظم کرنے کی ضرورت ہے۔ بیہ عجیب بات ہے کہ عرب دنیا سے ہندوستان کی اسلامی شخصیات کو پوچھے توغیروں کے در جنول نام سننے کو مل حائیں گے اور اہل سنت کے دو حیار نام بھی شاہد ہی سننے میں آئیں۔

یہ کہنا کافی نہیں ہے کہ ہمارے پاس وسائل نہیں ، فلال کے پاس وسائل ہیں اسے یہ کام کرنا جاہیے،اور فلاں جب کام شروع کر دیے تووہ بھی بر داشت نہ ہو،اس کی غیر واقعی خامیوں کی فہرست بڑی باریک بینی اور الگ الگ منطقی ترکیبوں سے تبار کی جائے اور اسے رسواکرنے کے لیے وسائل کی ساری فراوانی منظرعام پر آجائے۔وہی فراوانی جوسیے دین کام کے لیے مفقود تھی،اب موجود ہے۔

، میں کہتا ہوں وسائل پیدا کرنا اور انھیں خیر کے لیے استعال کرنا بھی ذمہ داری میں داخل ہے اور تجربہ شاہدہے کہ آدمی کا دل اگر تیار ہو تووہ بڑے بڑے کام کی راہیں پیدا كرليتاب اور كامياب موتاب\_

آج کاوقت ایک دوسرے پرالزام اور ذمہ داری ڈالنے کانہیں متحد ہوکر باالگ الگ خودآ کے بڑھنے اور ہر محاذیر کام سنجالنے کا ہے۔

ہاں اگراینے فرض کانہ احساس ہو، نہ قوم کے زیاں کادر دہو، نہ قیامت میں جواب کی فکر ہو، صرف زبان عوام سے چھٹکاراحاصل کرنا پیش نظر ہو توابک نہیں ، ہزار بہانے بنائے حاسکتے ہیں۔

نواے دل آپ ملت کادل و دماغ ہیں، آپ سے قوم کی امیدیںِ وابستہ ہیں، آپ کوخود بھی کام کرناہے اور دوسروں کو بھی کام سے لگاناہے اور جوکسی محاذیر کسی پیانے پر کام کررہے ہیں ان کی قدر شاسی اور عزت افزائی بھی کرنی ہے۔ مولاے کریم ہم سب کو توفیق خیر سے نوازك. وهو المستعان و عليه التكلان، والصلاة و السلام على حبيبه سيدالانس والجان وعلى آله وصحبه ما تعاقب الملوان ماتیں بہت تھیں مگر میں اتنے ہی پراکتفاکر تاہوں ۔ انداز بیال گرچہ بہت شوخ نہیں ہے شابد کہ اُتر جائے ترے دل میں مری بات والسلام وآخر دعواناأن الحمدلله رب العلمين

# مجلس شرعی کے تیئسویں فقہی سیمینار کاخطبۂ استقبالیہ

بتاریخ۱۱۷۲۱ر کار صفر ۲۳۷۱ه مطالق ۲۸ر۲۹ر ۱۳۰۰ نومبر ۱۵۰۴ء شنبه تادوشنبه بمقام: امام احمد رضالا ئبریری، جامعه انثر فیه، مبارک پور

\_\_\_\_\_

بِسْدِ اللَّاالَّ مَمْنِ الرَّحِمْنِ الرَّحِيْدِ عَامِدًا و مُصَلِّيًا و مُسَلِّمًا مَمِلِس شری کے تینیسویں فقہی سیمینار (منعقدہ۱۱۲۱ر۱۱رصفر۱۳۳۱ھ مطابق مطابق مجلس شری کے تینیسویں فقہی سیمینار (منعقدہ۱۲۹ری) میں ۱۲۹/۲۸ مسار نومبر۱۹۰۵ میں اور مشارک پور) میں آپ حضرات کی شرکت پر ہم آپ کا پر جوش خیر مقدم کرتے ہیں۔ آپ نے حل "مسائل میں وقت عزیز اور سعی کثیر صرف کی پھر اپنے اہم مشاغل کو ترک کرکے یہاں تشریف لائے۔ اس نوازش پر ہم آپ کے ممنون ہیں۔ رب کریم آپ کی عنایتوں کو دوام بخشے۔ اور بار بار ایسے مسرّت بخش مواقع نصیب فرمائے۔

اس سیمینار کے لیے چار عنوانات پر سوال نامے جاری کیے گئے تھے۔ بعض حضرات نے ہر چہار عنوان پر اپنے جوابات سے مجلس کونوازا۔ بعض حضرات نے تین یا دویاصرف ایک عنوان پر لکھا، بعض حضرات نے صرف مذاکرات میں مشارکت سے نوازا۔ ہم صمیم قلب سے حسب عنایت و نوازش سبھی حضرات کا شکر سے اداکرتے ہیں۔ رب کریم ان مساعی جمیلہ کاصلہ اپنے خزانہ غیب سے عطافر وائے۔

ان فقہی علمی مذاکرات کا ایک عام فائدہ ہے جو بوری قوم کو ملتا ہے، وہ بیر کہ پیچیدہ مسائل اور معاملات میں صحیح راہ عمل کا علم ہوتا ہے اور غیر مشروع طریقوں سے پی کر شرعی طریقوں پر کاربند ہونے کی ہدایت ملتی ہے۔ دوسراخاص فائدہ ہے جو اہل علم اور ارباب تحقیق کو حاصل ہوتا ہے:

َ جو حضرات مقالات لکھتے ہیں انھیں اپنے موضوع کو سرکرنے کے لیے کافی فکرو

نواے دل تذبر اور غور و خوض سے کام لینا پڑتا ہے۔ کتابول کی مراجعت اور تلاش مطلوب کے دوران بہت سے احکام و مسائل نظر سے گزرتے ہیں اور ذخیر وُمعلومات میں گراں بہا اضافه ہو تا ہے۔اگر شخقیق و نگارش کی بیہ تقریب نہ پیدا ہوتی توان مسائل کو دیکھنے یا تازہ کرنے کی طرف توجہ شاید مد توں نہ ہوتی۔

جو حضرات مقالات کا مطالعه کرتے اور مذاکرات میں حصہ لیتے ہیں ان کاسابقہ بھی کثیر جزئیات اور پیچیدہ میادی سے پڑتا ہے جنھیں عبور کیے بغیر منزل تک رسائی ممکن نہیں ہوتی۔اس طرح آخیں بھی خاصی فکری محنت اور ذہنی ورزش سے گزر ناپڑتا ہے۔ عام ذی علم سامعین کو بھی بہت سے مسائل جاننے اور طریقۂ بحث واستدلال اخذ کرنے کاموقع فراہم ہو تاہے۔

الغرض مجلس شرعي كي فقهي تحريك اور علمائ كرام ومفتيان عظام كي علمي وقلمي کاوشوں سے ہمہ جہت، دوررس اور دیریافوائد حاصل ہور ہے ہیں جس پریہ بھی حضرات مبارک باد کے شخق ہیں۔مولا تعالیٰ ان کی علمی کاوشیں اور ان کے بیش بہاثمرات ہمیشہ حاري وساري رکھے۔

اس سلسلے میں جن شخصیات اور اداروں نے مجلس شرعی کاکسی طرح کا کوئی تعاون کیا ہم ان کے بھی شکر گزار ہیں۔ رب کریم سب کواپنی جزاے فراوال سے شاد کام فرمائے۔

اخير ميں اپنے معزز مہمانوں سے عرض گزار ہوں کہ آپ کی خدمت وضیافت میں کسی طرح کی کوئی کوتاہی ہو تومعاف فرمائیں اور انتظام میں بہتری لانے کے سلسلے میں ہماری بساط کودیکھتے ہوئےاینے مفید مشوروں سے بھی نوازیں۔

ہمیں معلوم ہے کہ آج بہت سے سیمینار حکومتوں کے زیرسایہ یاان کے خطیر مالی تعاون سے انعقاد پذیر ہوتے ہیں اور مندوبین کی خدمت وضیافت بڑے اعلیٰ بہانے پر ہوتی ہے۔ یقیناً ظاہری آرائش و زیبائش اور راحت و آسائش میں ان کی برابری مشکل

نواے دل ہے مگر دینی کاوشول کی جوعظمت اور مخلصانہ سرگر میول کا جوعظیم اجرہے کوئی دنیاوی طاقت اس کامقابلہ نہیں کر سکتی۔مولا تعالیٰ ہمارے تمام معاونین ومخلصین کواپنی رضاو خوشنودی کی دولت سے نوازے اور آخیس دارین کی آفتوں سے محفوظ ومامون رکھے۔ ہمیں رب کریم کے الطاف بے پایاں سے امید واثق ہے کہ تنقیح طلب مسائل کے حل میں اس کی عنایت ورحمت دست گیر ہوگی اور اس کے بے کرال فضل وکرم کے سایے میں شاہد مقصود تک رسائی آسان سے آسان ہوگی۔ و ما ذلك علیه بعزير.

و صلّى الله تعالى و بارك و سلم على حبيبه سيد المرسلين و على آله و صحبه هداة الدين و حماة الشرع المتين و على الأئمة المرشدين و العلماء الراسخين والأولياء الكاملين و على أتباعهم المهتدين إلى يوم الدين.

## مجلس نثرعی کے چوبیسویں فقہی سیمینار کاخطبہ صدارت منعقدہ ۱۲۸۸ ۱۹۱۸ صفر ۱۹۳۹ مطابق ۲۸۸۸ (دنومبر ۲۰۱۷ء سه شنبه تا پنج شنبه بمقام: امام احدر ضالا برین، جامعہ اشرفیہ، مبارک بور

\_\_\_\_\_

بِسَوِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ ا

حضرات مندوبین کرام نے مجلس کے دیے ہوئے عنوانات پر مقدور بھر کوشش کی اور اپنے بیش قیمت مقالات اور آراسے مجلس کو نوازا پھر سالِ روال کی مقررہ تاریخوں پر اپنے مشاغل ترک کرکے صعوبت سفر بر داشت کرتے ہوئے یہاں بحث و مذاکرہ کے لیے اپنی تشریف آوری کوعملی شکل دی، اس پر ہم ان بھی حضرات کے ممنون اور شکر گزار ہیں۔ ربِّ کریم انھیں استقامت بخشے اور حلِّ مشکلات کے لیے ان کے سینے کھول دے۔

مقالات اور تلخیصات کے مطالعہ سے واضح ہو تا ہے کہ بہت سے معاملات میں راہوں کا اختلاف ہے اور کسی بھی نئے علمی و فکری سفر میں بیہ ناگزیر ہے۔ ہراشہب

فکرایک ہی سمت میں روال ہو اور ہر طائر نظر ایک ہی رخ پر محوِ پرواز ہو ایسابہت ہی نادر ونایاب ہے۔

ونایاب ہے۔ مگرامید ہے کہ جب آپ حضرات بوری فکری توانائی اور اخلاصِ قلب کے ساتھ غور و خوض کریں گے اور مباحثہ و مذاکرہ میں سرگرم حصّہ لیں گے توان شاء اللہ الرحمٰن مشکلات کی گرہیں تھلتی ہوئی اور اختلافِ آرا کے بادل چھنٹتے ہوئے نظر آئیں گے اور ہر باب میں ایک محقّق اور منفح فیصلہ سامنے آئے گاجس سے بے تاب دلوں کو قرار اور مشتاق روحوں کو سکون نصیب ہوگا جیسا کہ اس سے پہلے کے سیمیناروں میں مشاہدہ ہوتارہاہے۔ والحمد لله و هو ولی کل نعمہ و إنّه ذو الفضل العظیم.

اس سیمینار میں "بینک گارنٹی لیٹر" آی کامر ساور آن لائن بین الاقوامی تجارت "جسے نئے موضوعات زیر بحث ہیں اور اس سے قبل بھی تجارتی واقتصادی میدان کے بہت سے مسائل زیر بحث آچکے ہیں۔ در اصل مغربی تاجرین کوکسی طریقۂ تجارت کے جواز وعدم جواز سے کوئی سرو کار نہیں ہوتا، صرف عاجلانہ منفعت اور کثیر سے کثیر مالی فوائد پران کی نظر ہوتی ہے، اسی بنیاد پروہ کوئی بھی طریقہ ایجاد کرتے ہیں اور اسے اس قدر عام کرتے ہیں اور اتنادل کش بناتے ہیں کہ پوری دنیا اُس میں گرفتار ہوجاتی ہے پھر جب وہ طریقے علما ہے شریعت کے سامنے آتے ہیں تواضیں سخت مشکلات سے دوچار ہونا پڑتا ہے۔ جواز کا تھم دیں تواس کے لیے کوئی واضح اور گھوس بنیاد ہونی ضروری ہے اور پڑتا ہے۔ جواز کا گئی صورت نہیں نگلی توایک دل کش اور منفعت بخش معصیت کی دلدل سے رین قوم کوباہر زکالنابڑاز بر دست چیلنج ہوتا ہے۔

حضرات اہلِ مغرب کی کارستانیاں اتنے ہی پربس نہیں، ان کا اقتصادی حلقہ اگر ایک طرف تجارتی میدان میں نت نئی منفعتی اختراعات سامنے لاتا ہے تو دوسری طرف ان کا اعتقادی اور سیاسی طبقہ طرح طرح سے مسلمانوں کوشکوک و شبہات میں مبتلا کرنے اور اضیں نئے نئے حربوں کے ذریعہ اسلام سے دور کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

نواے دل حرکت استشراق اور مستشرقین کا وجود اسی فکر کے تحت عمل میں آیاجس کا تعاقب مسلم اہل قلم نے کیااوران کی خیانتوں کا پر دہ اچھی طرح جاک کیا،اس سے گھبراکر مغربی دماغ نے مال و دولت کے ذریعہ اچھے اچھے فتنہ خیز دماغوں کی خریداری کی تدبیر سوحی اور ایسی تنظیموں کو وجود بخشاجن سے وابستہ ہونے والے افراد کو دل کش انعامات سے نوازا جاتا ہے، دنیا بھر میں ان کی عبقریت کا اعلان کیا جاتا ہے، انھیں دکش منصوبے بناکر سرگرم عمل کیاجا تاہے اور ان پر مال و دولت کی برسات کی جاتی ہے۔شرط بیہ ہے کہ وہ نظیم کے سانعے میں ڈھل کراطاعت و فرماں برداری کواس کی آخری حد تک پہنچائیں، رے کی بندگی اور مصطفے علیہ التحیۃ والثناکی غلامی سے زیادہ آخیں تنظیم کی غلامی و ہندگی عزیز ہو،اس کی کافرانہ دفعات سے ظاہراً باطناکسی طرح سرموانحراف گوارانہ ہو۔

السي تنظيميں وجود ميں آچكي ہيں جن كا فارمولا سے سے كه يهودي، نصراني، قادياني، ہندو، سکھے، بدھشٹ وغیرہ سب اہل جنت ہیں، انسانوں کے کسی طبقے کو بھی کافر کہنے کی اجازت نہیں، شاتمان خدا و رسول اور اسلام کے بنیادی اصول ومبادی کو توڑنے والوں کی بھی تکفیر جائز نہیں۔ جواس فارمولے کا پابندہے اسی کے لیے نظیم کے خزانوں کا دہانہ کھلاہوا ہے اور جواس سے منحرف ہووہ کسی طرح کی دادو دہش کا تتحق نہیں۔

۔ بیر ظیمیں اپنے شیطانی مقاصد کی تکمیل کے لیے ایسے افراد کا انتخاب کرتی ہیں اور خودمسلمانوں سے بھی ایسے عُقَلا کوخریدتی ہیں جواپنی علمی پاساسی پاساجی کارکردگی کی وجہہ سے شہرت یافتہ ہوں، جن کے پیچھے حامیوں اور معتقدوں کا ایک زبر دست حلقہ ہو، جو این دماغی قوت، تنظیمی لباقت اور تقریری و تحریری صلاحیت کے باعث اچھے اچھے انہان كومتانژ كرسكتے ہوں اور انھيں اپنے دام خوش نما كا پورى طرح اسير بناسكتے ہوں۔مظمح نظريہ ہے کہ اس طرح جب ایک شخص خرید لیا جائے گا تواس کے ذریعہ ایک بہت بڑی جماعت تنظیم کے دامن میں آجائے گی اور مسلمانوں کا ایک بڑاطبقہ خود اسلامی اصولوں کو تاراج کرنے کے لیے میدان میں اتر پڑے گا اور قدیم مسلمانوں سے علمی وفکری

جنگ کے لیے وہی کافی ہوگا، ملت اسلامیہ ٹکڑوں میں تقسیم ہوجائے گی،اس کی اجتماعی قوت کے پرزے بھھر جائیں گے اور الزام بھی تنظیم کے سرنہ آئے گابلکہ اس کا ذمہ دار مسلمان کہلانے والاکوئی مشہور قائدیا دانشور قراریائے گا۔

برصغیر پرانگریزسامرائ نے اپنا پرچم نصب کیا تومسلمانوں کی دفاعی اور اجتماعی قوت کو توڑنے اور اخیس فرقوں میں تقسیم کرنے کے لیے افراد انگریزوں اور بہودیوں سے نہیں بلکہ مسلمان کہلانے والوں کے درمیان سے کئے جس کا نتیجہ برٹش حکومت کے زوال کے بعد بھی ہمارے سامنے ہے۔

لیکن ہمارا مگار و عیار دشمن ابھی اتنی ساری تفریق پر قانع نہیں بلکہ عالمی بیانے پر ملت اسلامیہ کو بالکل ہی ہے دست و پااور ناتواں بنانے کے لیے مزید تدبیروں میں لگا ہوا ہے جن کی تفصیل کی اس مختصر خطبے میں گنجائش نہیں مگر ایک بات کی طرف اشارہ کرنا ضروری سمجھتا ہوں۔

آپ جانتے ہیں کہ ائمہُ دین نے تکفیر کاحکم لگانے میں سخت احتیاط برتی ہے مگر بدلی ہوئی یہودیت، نصرانیت اور دیگر غیر اسلامی مذاہب پر اسلام کالیبل لگانے یاان کے ماننے والوں کو جنتی بتانے کی حرکت بھی نہیں کی ہے۔ اسی طرح کسی نئی نبوت کا دعوی کرنے والے یا خدا و رسول اور اسلام کی کھلی گستاخی مرنے والے یا خدا و رسول اور اسلام کی کھلی گستاخی کرنے والوں کی تکفیر صریح سے بھی انجراف بھی نہیں کیا ہے مگر اب بڑے دانشورانہ انداز، داعیانہ لباس اور مغالطہ آفریں اسلوب میں عدم تکفیر کے ایک نئے فتنے کو جگانے کی سازش رجی جارہی ہے جس کا سراغ لگیاجا تا ہے تواس کا سراء سرکش شیاطین اور کھلے دشمنان دین سے ملتا ہے۔ کی سراغ لگیاجا تا ہے تواس کا سراء سرکش شیاطین اور کھلے دشمنان دین سے ماتا ہے۔ بخن میں سے بحض کفر تک نہیں توضلال تک ضرور پہنچتے ہیں اور بعض اس سے فروتر ہیں۔ مقصد سے بعض کفر تک نہیں توضلال تک ضرور پہنچتے ہیں اور بعض اس سے فروتر ہیں۔ مقصد سے بحد جمہور مسلمین جن فرعی عقائد و مسائل میں متحد نظر آرہے ہیں ان میں بھی دخنہ

حضرات علماے کرام!آپ کے ہاتھوں میں کشتی ملت کی نگہبانی ہے اس لیے ہر طرح کے فتنوں سے ہمہ دم ہوشیار رہنے اور ان سے اپنی قوم کو بچپانے کی بے دریغ کوشش آپ پر فرض ہے۔

فتنے ہماری اولاد میں اپنی جگہ بنارہے ہیں، ہمارے مدارس کی چہار دیواریاں محفوظ نہیں، ہمارے گھروں کے بند کمروں میں لگے ہوئے بستر ہلاکت خیز ہتھیاروں کی زدمیں ہیں، ذرائع ابلاغ کی فراوانی نے ہر طرح کا حصار توڑر کھا ہے، اب آپ کو تنہائیوں میں اور کی جاہوکر مخصوص نشستوں میں سیلاب بلا پر بند باندھنے کی ہر ممکن تدبیر کرنی ہے اور اپنی سعی محکم سے فتنوں کا سینہ چاک کرنا ہے تاکہ آپ اپنے فرض سے سبک دوش بھی ہوں اور امت کو تحفظ بھی نصیب ہو۔ السعی منّا و الإتمام من الله .

حضرات! فی الحال ہم سیمینار کے مقررہ سوالات حل کرنے کے لیے جمع ہوئے

نواے دل ہیں اور فوری طور پر ہمیں انہی کی طرف توجہ دینی ہے مگر میں نے مذکورہ فتنوں کاذکر مؤخر كرنا، مناسب نة بهجها تاكه آپ غور كريس، مؤثر تدابير كي فكر كريس اور جلد ، يي كوئي لا تحة عمل تياركركے مقابلے كے ليے مردانہ وارتيار ہوں۔ وَاللّٰهُ مُندَّةٌ نُوْدِ وَ لَوْ كَرِهَ الْكَافِدُونَ

قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم: إذا ظهرت الفِتَن \_ أو قال: البدُّعُ \_ وسُبِّ أصحابي فليظهر العالم علمه، فمن لم يفعل فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لايقبل الله له صرفًا و لاعدلًا

وفقناالله وإياكم لما يُحِبّ ويرضى، وأيدنا وإياكم بالأيدالمتين، و هوذو الفضل العظيم والنصر المبين

(۱) الجامع لاخلاق الراوي واداب السامع للخطيب البغدادي ج:۲ص ۱۱۸

مجلس شرعی کے بیجیسویں فقہی سیمینار کاخطبہ صدارت منعقدہ: ۱۸ر۱۹ر۲۰ر بیجالنور ۱۳۴۰ھ مطابق ۲۹/۲۸/۲۹ر نومبر ۲۰۱۸ء سه شنبه تا پنج شنبه بمقام: امام احدر ضالا ئبریری، جامعہ اشرفیہ، مبارک پور

بِسُحِ اللهِ الرَّحُلْنِ الرَّحِيْمِ حَلْمِ الرَّحِيْمِ حَلْمِ الرَّعِ اللهِ الرَّحُلْنِ الرَّحِيْمِ حَرَات المُجَلِّسِ شَرَى كَ يَجِيبُوين فَقْبِي سَمِينار مِين آپ كَي تَشْرِيف آورى كا يُجِيوْن استقبال ہے، مَر حبّا، أهلاً وَ سهلاً، مَر حبا، قَدِمتُم خيرَ مقدم.

آج كے عرف مِين كى ادارے يَاظِيم ياسى خاص كام پرمسلسل ٢٥ سال گزر جائين تواسے بڑى كامياني قرار ديتے ہيں اور اسے جشن سيس ياسلور جُبلى كے نام سے يادكرتے ہيں، غالبًا اسى خيال كے تحت ناظم مجلس شرى نے اہتمام وانظام ميں پچھاضافہ كرديا ہے اور ميراخطبہ بھى معمول سے پچھ زيادہ طويل ہونے والا ہے۔

علاوہ ازیں مجھے یاد آیا کہ یہ سیدنا امام احمد رضا قادری برکاتی قدس سرہ کے صدسالہ عرس کا موقع ہے، اس لیے ان کا ذکر جمیل بھی ذرابسط کے ساتھ ہونا چاہیے۔ خصوصًا فتاوی رضویہ ہے، جماس شرعی اور اس کے مندوبین کا اکتسابِ فیض سب سے زیادہ ہے یا بلفظ دیگر بہت زیادہ ہے، اس لیے اس موقع سے ایک ہزار تین سوبانوے (۱۳۹۲) صفحات پر شمتل تین جلدوں میں ایک مجموعہ مرتب کیا گیا ہے جس کانام ہے:
مفعات پر شمتل تین جلدوں میں ایک مجموعہ مرتب کیا گیا ہے جس کانام ہے:
مفعات پر شمتل تین جلدوں میں ایک مجموعہ مرتب کیا گیا ہے جس کانام ہے:

بعض دشواریوں کی وجہ سے یہ قبل عرسؑ طبع نہ ہوسکا، مگر زیر طبع ہے اور ان شاء المولی تعالی چندایام میں منظر عام پر ہوگا۔ امید ہے کہ بکرمہ تعالیٰ علمی دنیا میں اسے

https://alislami.net

شرف قبول حاصل ہو گا۔

اب آئیے آج کی محفل کو بھی اپنے عظیم محسن کے افتا اور فتاوی کے ذکر جمیل سے برکت آشا اور لذیت آشا کرلیں م

ذكر حبيب كم نهين وصل حبيب سے

اعلی حضرت امام احمد رضا قادری برکاتی قدِسِ سرّہ (۱۲۲۱ھ ۔۔۔۔ ۱۳۲۰ھ) اپنے زمانے میں ایسے مرجع فتوی سے کہ صرف غیر منقسم ہندوستان کے اطراف واکناف ہی نہیں بلکہ مختلف بیرونی ممالک سے بھی ان کی خدمت میں سوالات آتے اور کبھی بھی چارسو، پانچ سو، استفتاج عہوجاتے، کارِافتا انتاظیم ہوتاکہ دس مفتیوں کے کام پر بھاری ہوتا، مگرامام احمد رضافگر سیر ہس کو تنہا انجام دیتے۔

یہ سوالات اور اُن کے جوابات مختلف نوعیت کے ہوتے، بعض جوابات ہیں،
پچیں، پچپس صفحات یا سو، یا زیادہ صفحات میں آتے اور ایک تحقیقی رسالے کی شکل
اختیار کر لیتے اور کثیر جوابات دو چار صفحات یا کچھ زیادہ صفحات پر مشتمل ہوتے، اور قلیل
تعداد میں ایسے فتاوی بھی ہیں جو صرف دو، چاریادس بارہ سطروں پر مشتمل ہیں۔ رنگ
تحقیق اور حسنِ تحریرسب میں نمایاں ہے۔
گچھ سوالات ایسے ہوتے کہ ان سے متعلق ریاست رامپور کی کسی عدالت میں

کچھ سوالات ایسے ہوتے کہ ان سے متعلق ریاست رامپور کی کسی عدالت میں مقدمہ جاری ہوتا، سائلین سوال کے ساتھ مقدمے کی بوری مسل کی نقلیں بھیج دیتے، جن میں گواہوں کے بیانات، وکیلوں کی جرعیں، جوں کے فیصلے بھی درج ہوتے۔اعلی حضرت ان پر نظر ڈالتے توگواہیوں کا نقص، وکیلوں کی زیاد تیاں، فیصلوں کی خامیاں بھی واضح کرتے اور مدلل ومقع حکم شرعی لکھ کرہدایت فرماتے کہ فیصلے میں اس حکم شرعی سے عدول کی گنجائش نہیں۔ان تفصیلی و تقیمی جوابات میں ایک نکتہ رس قاضی اور بالغ نظر جج بلکہ د قائق ہیں چیف جسٹس کارنگ بہت نمایاں نظر آتا ہے۔

وصیت و وراثت کا ایک مقدمه خان بور کچهری میں پیش موا، مدعی و مدعاعلیه کا

16 Level 16 Level

بیان لینے کے بعد جج نے سات سوالات قائم کرکے آٹھ مفتیان کرام سے استفتاکیا، ان کے جوابات باہم مختلف اور ناصاف سے، مقدمہ چیف کورٹ بہاول پور پہنچا، فاضل جج محد دین نے تمام جوابات اور مقدے کی مسل دیکھنے کے بعد پانچ سوالات قائم کیے جو اُن کی نظر میں ہنوز تصفیہ طلب سے پھر حکم دیا کہ وصیت نامہ، آٹھوں فتوں کی نقلیں اور یہ پہانچ سوالات سب مولانا احمد رضا خال بریلوی کی خدمت میں بھیج جائیں اور التماس کی جائے کہ ان تمام فتاوی کو ملاحظہ فرمائیں اور ان حل طلب سوالات سے متعلق اپنی رائے مع دلیل تحریر فرماکر بہت جلد مرحمت فرمائیں، ان کے علاوہ کوئی اور امر قابل اصدار فتوی ہو تواطلاع بخشیں۔ حکم کے مطابق ۱۲۳ رمضان المبارک اساسا ہے کو یہ استفتا مع نقول فتاوی وغیرہ ارسال ہوا، یہ سب تقریبًا بیس صفحات پر شتمال ہیں۔

اعلی حضرت قُدّس بیرّهٔ نے بعد ملاحظهٔ فتاوی تحریر فرمایا: "بہت افسوس کے ساتھ گزارش ہے کہ آٹھول فتووں میں اصلاً ایک بھی صحیح نہیں، اکثر سرایا غلط ہیں، اور بعض مشتمل براغلاط۔"

اس کے بعد فقیہ بے مثال نے **اوّ لا** کچھافادات لکھے اور ہر افادہ کے تحت تفریعات کے عنوان سے فوائد متفرعہ تحریر کیے، جن سے احکام بھی واضح ہوئے اور یہ بھی ظاہر ہوا کہ اُن مفتیوں نے کہاں کہاں، کیا کیا غلطیاں کیں، اور ان کے علاوہ کیا کیا ضروری باتیں اُن کی نظر سے رہ گئیں۔

۲ جی خان بورے قائم کردہ اُن ساتوں سوالات کے جوابات ککھے جو جہلے اُن آٹھ مفتیوں سے ہوئے اور غلط و ناقص جوابات ملے۔

ساچیف کورٹ بہاول پورکے تازہ پانچ سوالات کے جوابات بھی تحریر فرمائے۔ ۱۴ آخر میں حکم اخیر لکھاکہ اس مقدمہ میں دارالقصنا کوکیا کرناچاہیے۔ یہ جواب بارہ افادات ایک سوچوبیس تفریعات اور ۲۷ممنی فوائد پر

یہ جواب بارہ افادات ایک سوچوبیس تفریعات اور ۲۷منی فوائد پر مشمل ہے اور کا اسلامی فوائد پر مشمل ہے اور رضا اکیڈی ممبئ کی شائع کردہ فتاوی رضویہ جلد دہم کے ص ۱۲سے

اوا $_{c}$  دل

\_\_\_\_\_\_\_ ۲۲۰ تک تقریبًا۸م صفحات پر بھیلا ہواہے۔

اس سے جہال جواب کی اہمیت نمایاں ہوتی ہے وہیں یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ اُس وقت کے ججوں اور عدالتوں میں اعلیٰ حضرت قُد س سِرّہ کی شہرت، مقبولیت اور استنادی حیثیت کتنی زیادہ تھی، جب کہ خان بور اور بہاول بور، بریلی کے مضافات میں نہیں بلکہ بہت دور ہیں اور اب تودوسرے ملک میں واقع ہیں۔

قدیم نوعیت کے پیچیدہ مسائل کے علاوہ جدید مشکل مسائل بھی اعلیٰ حضرت قُد ّس برّہ کی خدمت میں پیش ہوتے اور سائلین ان کے شافی جوابات سے شاد کام ہوتے۔

ماہ ذی قعدہ سنہ ۱۳۰۳ سے/اگست ۱۸۸۵ء میں نواب سنج، بارہ بنگی سے شیخ عبدالجلیل یخابی نے سوال بھیجاجس میں شاہ جہاں بور کی رَوسر چینی مِل کی شکر سے متعلق استفتا تھا۔ (بقولِ مصنف تذکرہ علما ہے ہند "رُوسر" (بفتح راوسین) انگریز تاجروں کی ایک جماعت تھی جس نے ۱۸۸۵ء میں شاہ جہاں بور میں شکر کا کارخانہ قائم کیا تھاجس میں بکری کی ہڈیوں کو جلا کررا کھ سے شکر صاف کی جاتی تھی۔)

سوال یہ تھاکہ رَوسری شکرہڈیوں سے صاف کی جاتی ہے اور صاف کرنے والوں کو کچھ اختیاط اس کی نہیں کہ وہ ہڈیاں پاک ہوں یاناپاک، حلال جانور کی ہوں یامر دار کی، اور سُناگیاکہ اس میں شراب بھی پڑتی ہے، اسی طرح کل (مشین) کی برف اور کُل وہ چیزیں جن میں شراب کالگاؤسناجا تا ہے، شرعًا کہا تھم رکھتی ہیں؟

اعلی حضرت قُدّس بِرِّهٔ نے اس کے جواب میں ۱۲۸ رتا ۲۲۸ ذی قعدہ ۱۳۰۳ھ کل تین دن کے اندر دیگر مشاغل کو باقی رکھتے ہوئے ایک رسالہ تحریر کیا: الا گھلی من السکو لطلبة سُکورَوسر (۱۳۰۳ھ)۔

اس میں پہلے دس مقدمات کی صورت میں اہم اصول وضوابط بیان کیے ہیں پھر خاص اس باب سے متعلق ایک ضابطۂ کلیہ تحریر کیا ہے۔ پھر اصل سوال کا جواب لکھا

ہے۔ پھرخاتمہ رقم کیاہے۔

رسالے کے شروع میں لکھتے ہیں: اس مسئلہ سے سوال مشکرر آیا اور آرائے عصر کو مضطرب پایا... لہذا مناسب کہ بحول الواہب اس تازہ فرع کی تحقیق و تنقیح اور حکم شرع کی توضیح و تشریح اس نہج نجیح و طرز رجیح کے ساتھ عمل میں آئے کہ نہ صرف اسی مسئلۂ تازہ بلکہ اس قسم کی تمام جزئیات بے اندازہ کا حکم واضح و آشکار ہوجائے۔

## بعد تحرير جواب آخر مين فرماتي بين:

فقیر غفراللہ تعالی لہنے ان "مقدمات عشرہ" میں جو مسائل ودلائل تقریر کیے جس نے انھیں اچھی طرح سمجھ لیاہے اس قسم کے تمام جزئیات (مثلاً بسکٹ، نان پاؤ، رنگت کی پڑیوں، یورپ کے آئے ہوئے دودھ، مکھن، صابن، مٹھائیوں وغیرہا) کا حکم خود جان سکتا ہے۔

اس ارشاد کی تونیح کے لیے وہ وس مقدمات نہایت اجمال کے ساتھ یہاں نقل کیے جاتے ہیں جن سے اندازہ ہوجائے گاکہ یہ اصول وضوابط اپنے دامن میں کتنے وافر جزئیات کو سمیٹے ہوئے ہیں۔

مقدمہ(۱) ہڈیاں ہر جانور - یہاں تک کہ غیر ماکول و نامذبور - کی بھی مطلقاً پاک ہیں، جب تک اُن پر ناپاک دُسومت نہ ہو، سواخنز برے کہ نجس العین ہے اور اس کاہر جزوبدن ایساناپاک کہ اصلاً صلاحیت ِطہارت نہیں رکھتا۔

مقدمہ (۲) شریعت مطہرہ میں طہارت و حلت اصل ہیں۔ (سوابعض اشیاکے جن میں حرمت اصل ہے۔ الخ حاشیہ)

مقدمہ(۳) احتیاط اِس میں نہیں کہ بے تحقیقِ بالغ و ثبوتِ کامل کسی شے کوحرام و مکروہ کہ کر نثر بعت مطہرہ پر افترا تیجیے، بلکہ احتیاط اِباحت ماننے میں ہے کہ وہی اصل منتین، اور بے حاجت میں خود میں نے د

مقدمه (۴) بازاری افواه قابل اعتبار اور احکام شرع کی مناط و مدار نہیں ہوسکتی۔

ہت خبریں بے سروپا ایسی مشتہر ہو جاتی ہیں جن کی کچھ اصل نہیں۔ یا ہے تو بہزار تفاوت۔

مقدمه (۵) حلت، حرمت، طهارت، نجاست احکام دینیه بین، ان میں کافر کی خبر محض نامعتر، بلکه مسلمان فاسق، بلکه مستور الحال کی خبر بھی واجب القبول نہیں، چه جائے کہ کافر۔

مقدمہ(۲) کسی شے کامحل احتیاط سے دور، یاکسی قوم کا بے احتیاط و شعور، اور پروائے نجاست و حرمت سے مہجور ہونا، اِسے مسلزم نہیں کہ وہ شے، یااُس قوم کی استعالی، خواہ بنائی ہوئی چیزیں مطلقاً ناپاک یاحرام و ممنوع قرار پائیں (آگے مزید تفصیل اور سات نظائر سے اصل قاعد ہے کی بوری تنویر ہے۔)

مقدمہ (۷) شدتِ بے احتیاطی، جس کے باعث اکثر احوال میں نجاست و الودگی کاغلبۂ و قوع و کثرتِ شیوع ہو، بے شک باعث غلبۂ طن اور ظنِّ غالب شرعًا معتبر، اور فقہ میں مبنا ہے احکام مگراس کی دوصور تیں ہیں:

ایک توبیکہ جانب رانح پر قلب کواس درجہ و ثوق واعتماد ہوکہ دوسری طرف کو نظر سے بالکل ساقط کردے اور محض نا قابل النفات سمجھے، گویااس کاعدم و وجود کیسال ہو۔ ایساطن غالب فقہ میں ملحق بقین کہ ہر جگہ کارِ یقین دے گااور اپنے خلاف یقین سابق کا پورامزامم ورافع ہوگا۔

ووسمرے بیکہ ہنوز جانب رائح پر دل ٹھیک نہ جے اور جانب مرجو ت کو محض مضمحل نہ جے اور جانب مرجو ت کو محض مضمحل نہ سمجھ بلکہ اُدھر بھی ذہن جائے، اگر چہ بضعف و قلّت۔ بیہ صورت نہ یقین کا کام دے نہ یقینِ خلاف کا معارضہ کرے بلکہ مرتبہ شک و تردّد ہی میں سمجھی جاتی ہے۔

کلمات علما میں بھی اسے بھی طنّ غالب کہتے ہیں۔ اگر چہ حقیقۃ کیم مجرّد طن ہے، نہ غلیم طن۔

ہاں اس قسم کا اتنالحاظ کرتے ہیں کہ احتیاط کو بہتر وافضل جانتے ہیں، نہ کہ اس پر

ممل واجب و ملحیم ہوجائے۔

مقدمہ(۸) کسی شے کی نوع وصنف میں بوجہ ملاقاتِ نجس یااختلاط حرام نجاست وحرمت کا تیقن اس کے ہر فرد سے منع واحتراز کا موجب اسی وقت ہو سکتا ہے جب معلوم و محقّق ہوکہ بیدملاقات بروجہ عموم وشمول ہے۔

اور اگرایسانہیں بلکہ صرف اتنائحقق کہ ایسابھی ہوتا ہے۔نہ کہ خاص ناپاک و حرام میں کوئی خصوصیت ہے جس کے باعث قصداً اس کا التزام کرتے ہیں۔ تواس بنا پر ہر گز ہر گرخکم تحریم و تنجیس علی الاطلاق روانہیں۔ (آگے شواہدو نظائر سے اس ضا بطے کی تنویر و تائید ہے۔)

مقدمہ(۹) جب بازار میں حلال وحرام مطلقاً یا کسی جنس خاص میں مختلط ہوں اور کوئی ممیز وعلامت فارقہ نہ ملے توشر بعت مطہرہ خریداری سے اجتناب کا حکم نہیں دین کہ آخران میں حلال بھی ہے توہر شے میں احمال حلت قائم اور رخصت واباحت کو اسی قدر کافی۔

مقدمہ (۱۰) حضرت حق جلّ وعلانے ہمیں بیہ تکلیف نہ دی کہ ایسی ہی چیز کو استعمال کریں جو واقع ونفس الامر میں طاہر و حلال ہو کہ اس کاعلم ہمارے حیطۂ قدرت سے وراہے۔

نه یه نکلیف فرمانی که صرف و بی شے برتیں جسے ہم اپنے علم ویقین کی روسے طیب وطاہر جانتے ہیں کہ اس میں بھی حرج عظیم ہے اور حرج مد فوع بالنص ۔

بلکہ صرف اس قدر حکم ہے کہ وہ چیز تصرف میں لائیں جو اپنی اصل میں حلال و طیب ہو، اور اسے مانع و نجاست کاعارض ہونا ہمارے علم میں نہ ہو۔ ولہذا جب تک خاص اُس شے میں جسے استعمال کرنا چاہتا ہے کوئی مَظِنَّه توبید حظر و ممانعت کانہ پایا جائے تفتیش و تحقیقات کی بھی حاجت نہیں، مسلمان کوروا کہ اصل حل وطہارت پر عمل کرے اور یہ مکن و بحتمل وشاہدو لعل کو جگہ نہ دے۔

ہاں اس میں شک نہیں کہ شہر کی جگہ تفتیش و سوال بہتر ہے، جب اس پر کوئی فائدہ مُتر تِّب ہو تاہمجھے۔ اور یہ بھی اسی وقت تک ہے جب اس احتیاط و ورع میں کسی امراہم و آگد کا خلاف نہ لازم آئے کہ شرع مظہر میں مصلحت کی تحصیل سے مفسدہ کا ازالہ مقدم ترہے (آگے نظائر سے تنویر پھر ایک ضابطۂ کلیہ واجبۃ الحفظ کی تحریر ہے۔)
اس اجمال در اجمال سے بھی اندازہ ہو سکتا ہے کہ کسے کسے جواہر زواہر اس خزانے میں محفوظ ہیں، اور کتنے کثیر جزئیات ان کلبات میں مستور ہیں۔

جہلے چاندی سونے کے ستے درہم و دیناریاروپے اور انثر فی کے نام سے چلتے تھے پھر کاغذ کے نوٹوں کی ایجاد ہوئی گرسونے چاندی کے ستوں کا چلن بھی باقی رہا، نوٹوں کا رکھنا، لین دین ایجاد غالبًا علی حضرت قدّس سرہ کے اوائل عمر میں ہوچکی تھی، نوٹوں کا رکھنا، لین دین کرنا، لے کر کہیں آناجانا، اور لمبے سفر کرناسٹوں کی بنسبت بہت آسان ہوگیا مگر سوال یہ پیدا ہواکہ یہ نوٹ مال ہے یانہیں ؟ سکوں کے مال ہونے میں توکوئی شبہہ نہ تھا، اس لیے کہ وہ من خلقی سونے یا چاندی کے ہوتے تھے، نوٹ کے معرض وجود میں آنے کے بعد دفعتًا بہت سے سوالات اٹھ کھڑے ہوئے اور علاو مفتیان کرام کے لیے تشویش کا باعث بنے یہاں تک کہ مکر مکرمہ کے مفتی اظم شنخ جمال بن عبداللہ مکی قدس سرہ کی خدمت میں نوٹ سے متعلق سوال آیا تو انھوں نے احتیاط پسندی اور کمالِ دیانت و امانت کا ثبوت دیتے ہوئے لکھا:

"المسألة حديثة، و العلم أمانة في أعناق العلماء. مسلم نياب اورعلم علماكي كرونول مين امانت ب-"

۱۳۲۳ ہے/۱۹۰۵ء میں جب امام احمد رضا قدش سرّۂ دوسری بار زیارت حرمین شریفتین کے لیے گئے تو محرم ۱۳۲۳ ہے/مارچ۲۰۹ء میں مکر معظمہ کے دوعلم کے کرام مولانا عبداللہ احمد میر داد امام مسجد حرام اور ان کے استاذ مولانا حامد احمد محمد جدّاوی علیہما الرحمہ نے نوٹ سے متعلق بارہ سوالات پر مشتمل استفتا اعلی حضرت قدش سرّہ کی خدمت میں

پیش کیا،اعلی حضرت نے شنبه ۲۱ محرم کوجواب شروع کیااور دوشنبه ۲۲ محرم کوچاشت کے وقت مکمل کیا۔ درمیان میں بخار کی وجہ سے وقفہ بھی ہوتار ہا۔ یہ جواب رسالے کی صورت اختیار کر گیا،اس لیے اس کا درج ذیل تاریخی نام تجویز فرمایا:

كفل الفقيه الفاهم في أحكام قرطاس الدراهم (١٣٢٤ه) سوالات بيته:

نوٹ مال ہے یادستاویزی طرح کوئی سند؟

جبوہ بقدر نصاب ہو اوراس پرسال گزرجائے توز کات واجب ہوگی یانہیں؟ کیااسے مہر مقرر کرسکتے ہیں؟

اگر کوئی اسے محفوظ جگہ سے چرائے تواس کا ہاتھ کا ٹناواجب ہو گایانہیں؟ اگر کوئی اسے تلف کردے توعوض میں اسے نوٹ ہی دینا تھہرے گایارویے؟

کیاروںوں یاانشر فیوں یا پیسوں کے عوض اس کی بیع جائزہے؟

اگر مثلاً کسی کپڑے سے اسے بدلیں توبہ بیع مطلق ہوگی یا مقایضہ ؟ (جس میں دونوں طرف متاع ہوتی ہے۔)

کیااسے قرض دیناجائزہے؟اور اگر جائزہے تواداکرتے وقت نوٹ ہی دیاجائے یا وے؟

" کیاروبوں کے عوض ایک وعد ہُ معینہ پرادھارا س کا بیچناجائز ہے؟

کیااس میں بیج تکم جائز ہے ؟ یوں کہ روپ پیشگی دیے جائیں کہ مثلاً ایک مہینے کے بعداس قسم کااور ایسانوٹ لیاجائے گا؟

نوٹ پر لکھی رقم سے کم یازیادہ رو بوں کے عوض اس کی بیچ کا حکم؟

دس کانوٹ مثلاً ۲ار رویے عوض کی شرط پر قرض دینے کا حکم؟

وضاحت: ان عبارتوں میں روپے سے مراد ہے جاندی کاسکہ، اور نوٹ سے مراد کاغذی کرنی۔

ان بارہ سوالات میں سے بنیادی سوال پہلاتھا، اعلیٰ حضرت قد مرّہ نے دلائل و شواہد کے ذریعہ اس کی بوری تنقیح فرماکر ثابت کیا کہ یہ تانیہ وغیرہ کے رائج فلوس (پیسیوں) کی طرح ثمن اصطلاحی ہے اور بعد میں بعض اہل عصر (۱) کے ردمیں ایک اردو رسالہ "کاسر السّفیه الواهم فی اَبدال قرطاس الدراهم" (۱۳۲۹ھ) بھی تصنیف فرمایا۔ بقیہ گیارہ سوالات کے بھی واضح اور مدل جوابات کفل الفقیه الفاهم میں مکمل تحریر کے۔

ایسے لاینحل مسکے کاڈیڑھ، دو دن کی مدت میں ایسامد لل، مفصل اور تشفی بخش جواب جیرت انگیز بھی تھا اور مسرت خیز بھی۔ مکہ مکر مہ کے علماے کرام نے اسے بہت پسند کیا اور اس کی نقلیں بھی لیں، آج بھی وہ اس باب میں ایک عظیم فقہی دستاویز کی حیثیت رکھتا ہے جسے تسلیم کرنے پر مخالفین بھی مجبور ہوئے اور انھیں بھی بہت سارے پہجدہ مسائل کاحل نوٹ کو تمن اصطلاحی ماننے کے سوا کچھ نظر نہ آیا۔

اس طرح کے اور بھی جدید مسائل پراعلی حضرت قدیّل سرّہ کاقلم روال ہواتو کافی و شافی حل سے ہم کنار کر گیا۔

المنى و الدرر لمن عمد منى آردر (ااااه) الفقه التسجيلي في عجين النارجيلي (۱۳۲۸هـ) وغيره النارجيلي (۱۳۲۸هـ) وغيره

اسی <u>سلسلے</u> کی کڑیاں ہیں۔

امام احمد رضاا بنی ذات میں ایک انجمن تھے، ایک بوری جماعت یا اکیڈمی مل کرجو کام نہ کر پاتی وہ تنہاانجام دیتے، قدرت نے انہیں مسلمانوں کی دینی، علمی، فقہی ضروریات کافیل بناکر جلوہ نما فرمایا تھا۔

ماہ صفرسنہ \* ۱۳۳۴ ہے ہیں ان کے وصال کے بعداہم مرجع فتوکی ان کے خاص تلامذہ و خلفا تھے جن میں حضرت صدر الشریعہ علامہ امجد علی اظمی اور سرکار مفتی اظم علیہا الرحمہ سب سے نمایاں تھے۔ پھر ایک دور وہ آیا کہ تنہا حضرت مفتی اعظم علامہ شاہ صطفی رضا قادری ابن امام احمد رضا علیہا الرحمۃ والرضوان کی ذات سب سے عظیم مرجع فتوکی اور جملہ اہل سنت کی مقتد اتھی۔ علما کے درمیان اگر کسی معاملے میں اختلاف ہوتا تو بحث و مباحثہ کے بعد یہی طے ہوتا کہ اسے سرکار مفتی اظم کی خدمت میں پیش کیا جائے وہ جو فیصلہ فرمائیں گے سب کے لیے قابل قبول ہوگا۔

اعلیٰ حضرت کے بعد مفتی اعظم عَالِیْ کُنْهُ کا دورِ حیات بورے ساٹھ سال کو محیط ہے ہار محرم ۲۰۲۲ ھی شب میں ان کاوصال ہوااور خلقت اپنے اس عظیم مرجع وماوی سے بھی محروم ہوگئی۔

خدا کافضل واحسان ہواکہ سنہ ۱۳۱۵ھ/۱۹۹۴ء تک امام احمد رضاقد س سرہ کے فتاوی کی دستیاب جلدوں کی اشاعت مکمل ہوگئ،ان فتاوی نے بہت سے نئے پرانے مشکل مسائل کے حل میں علمانے عصر کی بڑی دست گیری، مشکل کشائی اور رَہ بُری و زَہ نمائی کی۔

مگر حوادث اور مسائل کسی حدیر رُکنے والے نہیں، دنیامیں پیدا ہونے والے نت نئے معاثی اور تمدنی انقلابات، برقی اور شعاعی توانائیوں کے جیرت انگیز انزات بہت سے مسائل کو جنم دیتے ہیں، خصوصًا تجارت اور اقتصادیات کے باب میں اہل مغرب ایک سے ایک، دل کش اور نفع آور طریقے ایجاد کرتے رہتے ہیں اور بوری دنیا کو اُن کا اسیر

بنانے کی کوشش کرتے ہیں یاحریص طبیعتیں ان کی عاجلانہ منفعت کو دیکھ کراز خوداُن کے دام پُرِ فریب میں گرفتار ہونے لگتی ہیں اور ان میں کسی کواس سے بحث نہیں ہوتی کہ یہ طریقے شرعًا جائز ہیں یاناجائز؟ یا کون سی صورت اپنائی جائے توبیہ جائز اور درست ہوں گے اور کس صورت میں ناجائز وحرام ہول گے۔

اس کی فکر صرف خدا ترس بندوں کو ہوتی ہے، وہ رب کی رضاو خوشنودی کا سودا بڑی سے بڑی مادی منفعت سے کرناگوارانہیں کرتے،ان کی ضح کے رہ نمائی کے لیے ضروری ہے کہ علماہے دین معاشی و تمدنی حالات اور انقلابات کے بطن سے پیدا ہونے والے مسائل کو شرعی وفقہی پیانے سے جانچیں اور خیر و شر، جائز و ناجائز کا محکم فیصلہ کرکے امت کو معصیت سے بچانے کی تدبیر کریں۔

لیکن دورایساآگیاکه امام احمد رضائی طرح کوئی جامع علوم ،ماہر فنون اور صاحب قوت قد سیہ نہ رہا، اس لیے ضرورت اس بات کی تھی کہ کوئی نظیم یا ادارہ ماہرین علوم وفنون کی ہیئت اجتماعی سے یہ کام لے اور فقہی تحقیق کاسفرآ کے بڑھائے۔

گرم رطرف سناٹا تھا۔ نہ ضرورت کا احساس، نہ پیش قدمی کا خیال۔ ایک مدت بول ہی گزرگئ۔ بالآخر جامعہ اشرفیہ کے سربراہِ اعلی، عزیز ملت مولانا عبدالحفیظ صاحب دام ظلہ نے ہمت کی اور سربر آوردہ علما ہے اشرفیہ سے مشاورت کے بعد دسمبر ۱۹۹۲ء میں مجلس شرعی قائم کی، اصول طے ہوئے، علما ہے کرام سے رابطے اور فقہی مذاکرات کی راہ ہموار ہوئی اور جمادی الاولی ۱۹۲۲ء میں الاولی ۱۹۲۳ء میں پہلا سیمینار منعقد ہوا جس کا سلسلہ اب بھی جاری ہے، اور آج ہم بچیسویں فقہی سیمینار میں شرکت کی سعادت سے بہرہ ورہیں۔

اس فقہی کارواں کے سفر میں شارح بخاری مفتی محمد شریف الحق امجدی باللے فیے کی سرپرستی، دل چیبی اور رہ نمائی، بہت کارگر رہی اور مذاکرات کے انعقاد، سوالات اور مقالات کی تیاری پھر فقہی نشستوں کی نظامت اور مشکل مسائل کوحل کی منزل تک

ابتدامیں مقالات بہت کم آئے، بحثوں میں حصہ لینے والے افراد بھی چند ہی ہوتے، زیادہ لوگ سننے، ہمجھنے اور کچھ اخذ کرنے کی فکر میں ہوتے، بعض حضرات کا سکوت توڑنے کے لیے ناظم اجلاس کو خصوصی توجہ دنی پڑتی اور نام لے کررا ہے و دلیل رائے کے اظہار کی گزارش کی جاتی، اس طرح سکوت ٹوٹتارہا، ہمتیں بڑھتی گئیں اور پوری جرائت کے ساتھ بحثوں میں حصہ لینے والوں کی تعداد میں مسرت بخش اضافہ ہوا اور مقالات کی تعداد بھی زیادہ ہونے لگی۔

مقالات لکھنے اور سیمینار میں شرکت کرنے کے لیے ابتداہی سے کچھ جوال سال اور باصلاحیت نئے فارغین کو بھی دعوت دی جاتی رہی تاکہ وہ فقہی تحقیق، جرأت اظہار اور سنجیدہ مباحثہ ومناقشہ کے عادی بنیں اور آگے چل کربزرگوں کی نیابت کر سکیں۔ یہ سنجیدہ مباحثہ ومناقشہ کے عادی بنیں اور آگے چل کربزرگوں کی نیابت کر سکیں۔ یہ سلسلہ آج بھی جواری ہے اور بجمدہ تعالی اس کے نتائج و شمرات بھی حوصلہ افزاہیں۔

قدرت نے انسان میں بے شار صلاحیتیں ودیعت فرمائی ہیں کیکن جب ان کا استعال ہو پھر انھیں صیقل کرے متحرک وفعال بنایا جائے تووہ مفید خاص وعام ہوتی ہیں،ورنہ خفتہ رہ کر مردہ ہوجاتی ہیں۔

اس میں شک نہیں کہ مسائل شرعیہ کے حل میں ہمارے مندوبین اور شرکا ہے مذاکرات کا اہم کر دارہے ، انھوں نے ہر سیمینارسے متعلق مجلس شرعی کے سوالات کو بغور پڑھا، جوابات کے لیے وقت نکالا، کتب فقہ اور متعلقہ دیگر فنون کی کتابوں کا مطالعہ کیا، اپنی جمع شدہ معلومات کو سلیقے سے مرتب کر کے مقالات کی صورت میں پیش کیا، تلخیص نگاروں نے اچھی طرح کدو کا وُں کر کے مقالات کا جائزہ لیا، خیالات و آرا کو اُن کے دلائل و تمسکات کے ساتھ کھنگال کر عمدہ انداز میں پیش کیا، پھر جملہ مندوبین نے بحثوں میں دل چیسی سے حصہ لیا، سیح کو صحیح اور غلط کو خلط جاننے اور متعین کرنے کی کوشش کی، خواہ وہ اپنی راہے ہویا کسی اور کی، پھر انشراح صدر کے ساتھ کسی حکم پر مخلصانہ اتفاق خواہ وہ اپنی راہے ہویا کسی اور کی، پھر انشراح صدر کے ساتھ کسی حکم پر مخلصانہ اتفاق

نواے دل کو اے دل کو اسے فصلے کی صورت دی ۔ بیروہ امور ہیں جن میں اُن کی مساعیِ جمیلہ کی

یہ چاہتے توبہت سے آرام پسنداور راحت طلب لوگوں کی طرح خانهُ عافیت میں گوشه نشین رینتے،اس طرح اپنی خداداد صلاحیتوں کو بھی خفتہ یامردہ کر دیتے اور ملت کو بھی اپنی افادیت سے محروم رکھتے مگر خدا کا شکر ہے کہ اس نے ان مردان کار کوپست خیالات اور بے عملی کی آفات سے بحایا، کام کرنے کی ہمت دی، امت کی فائدہ رسانی کے لیے اخیس منتخب کیااور ان کے لیے وہ جزا وعطاخاص فرمائی جواس اکرم الاکر مین کی اعلیٰ شان کریمی کے شایاں ہے۔ فلہ الحمد و المنّة، و للعاملين الشكر و النّعمة.

ان میں کچھ شخصات وہ ہیں جو ہم سے رخصت ہو چکی ہیں اور زیادہ وہ ہیں جواز ابتدا تاحال شریک سفر ہیں اور کچھوہ ہیں جن کی شرکت دو حیار سال قبل سے شروع ہوئی ۔ ہے، ہمیں سبھی کی خدمات کا اعتراف ہے، سبھی کا شکریہ اداکرتے ہیں اور ان کے لیے رے کریم سے نیک جزاؤں کے خواست گار ہیں۔

اب سوال بیدے کہ ۲۵ مربرسوں میں آپ لوگوں نے کیا کیا اور قوم کو کیا دیا؟

جواباً عرض ہے: سترسے زیادہ اہم اور پیچیدہ مسائل کابصیرت افروز حل پیش کیااور فیصلوں کو شائع کر کے متیجے سمت میں قوم کی رہ نمائی کی۔

ذراتکلیف کرکے سنہ ۱۲۱۲ھ/۱۹۹۳ء سے ۱۲۳۱ھ/۱۰۱ء تک کے ماہ نامہ انشرفیہ کے وہ خصوصی شارے دیکھیں جن میں سیمیناروں کی اجمالی رودادیں شائع ہوئی ہیں، صحیفهٔ مجلس شرعی جلد اول، دوم دیکھیں۔ ۵ر سال قبل ۱۴۳۵ھ/۱۴۴ء میں ۵۴۴ صفحات پر شائع ہونے والی کتاب "مجلس شرعی کے فیصلے" دیکھیں جس میں بہت اختصار کے ساتھ ساٹھ مسائل کے فیصلے درج ہیں،سال رواں میں ڈیڑھ دوماہ قبل نشر شدہ ایک بزار جار سوچونسٹھ (۱۴۶۴) صفحات پرمشمل درج ذیل کتاب کی تین جلدیں دیکھیں: 109

نواے دل "حدید مسائل پر علماکی رائیس اور فیصلے"

ان شاءاللہ تعالی سال رواں ۱۴۴۰ھ کے اختتام سے پہلے اس سلسلے کی مزید دو جلدیں ملاحظہ کریں گے۔ان جلدوں میں فیصلوں سے قبل مندوبین کی رائیں اور ان کی دلیلیں بھی اجمالاً مٰدکور ہیں جن سے ان کی کاوشوں کااندازہ اہل علم بخو بی کرسکتے ہیں۔ به سارا کام ان حضرات نے اپنے درس و تدریس، وعظ وتقریراور خانگی وعائلی امور جاری رکھتے ہوئے کیا ہے۔ان میں ایک فرد بھی ایسانہیں جوساری مصروفیات سے الگ تھلگ ہوکرسال بھریا چندماہ اسی کام کے لیے مختص رہاہو۔ جب کہ ذمہ داران قوم اگر کچھ لوگوں کوسال بھر مسائل کی تحقیق اور ان پر مناقشہ و مباحثہ اور فیصلہ ہی کے کیے مختص کردیں توبے جانہیں بالکل بجااور نہایت مفید ہے۔

اب اگر میں ان مسائل کو ذکر کرتے ہوئے ان کی دقتوں اور فصلے کی منزل تک لانے کی کاوشوں کی طرف صرف اشارات کروں توشایہ سوصفحات بھی ناکافی ہوں گے۔ اس مجلس میں نہ اس قدر طول کلام کی گنجائش، نہ اتنے صفحات کی تسوید کا مجھے موقع۔ شائقین مذکورہ یانچ جلدوں کا مطالعہ کرکے تشفی کرسکتے ہیں۔ کچھ حاننے اور سیکھنے کے لیے پڑھنے اور مطالعہ کرنے سے مفرنہیں۔

مان اگریهان میں ان مسائل کی صرف فہرست پیش کردوں توشاید بار خاطر نہ ہو۔ ملاحظہ فرمائیں جو مسائل حل کی منزل سے ہم کنار ہوئےان کے عنوانات یہ ہیں: ۱-۲- الكحل آميز دواؤل اور رنگين چيزول كااستعال س-بیمهزندگی

> ۸-بیمه اموال (جبری) بیمه اموال (اختیاری) ۵-شناختی کارڈ کے لیے فوٹو کھنچانے کی اجازت ۲-مشترکه سرمایی بنی میں شرکت کے احکام ۷- دوامی احارہ (پگڑی کے ساتھ معاملئے کرایہ فروخت)

https://alislami.net

٩- حيك كي خريد و فروخت •ا-اسباب ستداور عموم بلوی کی تنقیح ۱۱- اعضا کی پیوند کاری ۱۲- علاج کے لیے انسانی خون کا استعال ۱۳۰ تالاب اور باغات کے ٹھیکے کامسکلہ ۱۲- دیہات میں جمعہ ۱۵- غيرمسلم حكومتول ميں جمعه وعيدين ۱۷- بائرير چيز (معامله كرابه فروخت) كاحكم ےا- ح<u>ی</u>ت سے سعی وطواف ۱۸- بیمه وغیره میں ور شد کی نام زدگی کی نثر عی حیثیت ۱۹-فقدان زوج کی مختلف صور توں کے احکام • ۲-رخ نكاح بوجه تعسر نفقه ۲۰ مصنوعی سیاره (سیٹلائٹ) سے رویت ہلال کا حکم ۲۲-فلیٹوں کی خریدوفروخت کے جدید طریقے اور ان کے احکام سہ۔قضاۃ اور ان کے حدود ولایت ۲۸ تا ۲۸ مسائل حج ۲۹ د دنیاکی حکومتیں اور ان کی شرعی حیثیت ۲۰۰۰ کھے اور کان میں دواڈالنامفسد صوم ہے یانہیں اس- تقليد غيركب جائز، كب ناجائز؟ ۳۲-بیت المال کے نام پر تحصیل زکات سرسم مسلم کالج اور اسکول کے نام پر تحصیل زکات ۲۳۴-کریڈٹ کارڈ

https://alislami.net

141

نواے دل ۳۵ میش صدقات پر کمیش ١٠٠١- طبيب كے ليے اسلام اور تقوى كى شرط ٢٧٠- مساجد ميس مدارس كاقيام ۱۳۸-نیپ ورک مارکیٹنگ کی شرعی حیثت 94-میوچول فنڈکے ذریعہ کمپنیوں میں کاروبار •۴- يرافث پلس كاتحكم ا۴-طويل الميعاد قرض پرز كات كاحكم ۴۲-درآمد، برآمد گوشت کاحکم سهم- حديد مسعلي بين سعى كاحكم ۳۴-مساجد کی آمدنی سے اے سی وغیرہ کا نتظام ۵۷-مجوزه فليٹول کي سلسله واربيع ١٠٩-غيرر سم عثاني مين قرآن حكيم كى كتابت ے ۲۲ - طویلے کے حانوروں اور دودھ پرز کات ۸م-انی میشن(Animation) کانثرعی حکم وم-برقی کتابول کی خریدوفروخت ۵۰-زینت کے لیے قرآنی آیات اور کلمات مقدسہ کا استعمال ا۵-انٹرنیٹ کے شرعی حدود ۵۲- بینکول کی ملازمت شریعت کی روشنی میں س۵-فلیٹوں کی زکات ۵۷-مسَلِهُ كفاءت عصرحاضركے تناظر میں ۵۵-ڈی این اے ٹیسٹ اسلامی نقطر نظر سے ۵۲-انٹرنیٹ کے موادومشمولات کاشرعی حکم

۵۸-چلتی ٹرین پر فرض اور واجب نمازوں کانثر عی حکم ۵۹-جینیشک ٹیسٹ کاشرعی حکم ١٠-بلربنك ميں خون جمع كرنے كاحكم ۲۱- جدیدایجادات میں بطریق قراءت پاکتابت قرآن کریم وغیرہ بھرنے اور اسے حچونے وغیرہ کے احکام ٦٢-رشوت سے آلو دہ ماحول میں حقوق العباد کی حفاظت شرعی نقطۂ زگاہ سے ٣٧- فارن كرنسي ا كاونث ميں جمع سرمايے كي زكات ٨٧-فقهي فروع اختلافات كي نثرعي حيثيت ۲۵-ضروریات دین اور ضروریات مذبهب الل سنت کی وضاحت ۲۲- دباغت سے پہلے نایاک کھال کی خرید وفروخت ۷۷-روزے کی حالت میں علاج کے کچھ نئے مسائل ۲۸-غذائی اشامیس نقصان ده دواؤں اور کیمیکلز کااستعال ۲۹-ار دونزاجم قرآن کودوسری عجمی زبانوں کے رسم الخط میں لکھنے کا حکم -- ببنک گارنٹی لیٹر نثر عی نقطۂ نظر سے ا - بینک اکاونٹ میں رقوم کا اندراج شرعًا قبضہ ہے یانہیں؟ ۲۷-انتفاع کی شرط کے ساتھ ڈکان،مکان وغیرہ کار ہن ساک-ای کامرس ٹریڈنگ نثر عی نقطۂ نظر سے مذکورہ مسائل میں سے بیش تروہ ہیں جن میں تحقیق وجستجواور محنت ومشقت کی بڑی کار فرمائی ہے ، یہ میدان میں قدم رکھنے والوں کو بخوبی معلوم ہے۔ کنارے سے بھی انداز ہُ طوفاں نہیں ہو تا موجودہ پچیسویں فقہی سیمینار میں جاریاخچ مسائل زیر بحث آنے والے ہیں،ان

نواے دل شاءالمولی الموفق الکریم ان کی تکمیل کے بعد یہ تعداد ۸۷ تک پہنچ جائے گی۔ فالحمد لله حمداً مو افيا لنعمه، و مكافيا لمزيده.

مسائل کی تحقیق کا کام کتنا ہی نفع بخش اور بار آور ہو مگر عوام کواس کی اہمیت کا اندازہ کم ہی ہو تاہے پاپالکل نہیں ہو تا،ان حالات میں اگر کوئی اس طرف دست تعاون دراز کرتا ہے تووہ ہمارے لیے بڑے ہی تشکر وامتنان کا باعث ہے۔

میں نے تیر هویں سیمینار کے بعد "اظہار حقیقت اور شکراہل عزیمت" کے عنوان سے ماہ نامہ اشرفیہ میں ایک مضمون شائع کیا تھاجس میں یہ ذکر تھا کہ ایک سیمینار کتنے مراحل سے گزر کراور کتنے حضرات کی محنتوں کا جام نی کر تکمیل آشنا ہو تا ہے، بیہ مضمون ''حدید مسائل ...'' جلد دوم میں بھی شامل ہے میں نیمال اس کاایک حصہ نقل کرتاہوں اور بعد کے سیمیناروں کے پیش نظر اضافہ بھی کرتاہوں:

" خوشی کی بات مہے کہ مجلس شرعی کی کاوشوں کی اہمیت محسوس کی جارہی ہے اور اس راہ میں مالی تعاون کا شار بھی کار خیر کے تحت آگیا ہے، ورنہ اس سے پہلے کار خیر کے لیے عوام کی سوچ مسجد، مدرسه اور جلسه و جلوس سے آگے یا دائیں ہائیں کہیں نه حاتی تھی، اگرچیہ ایسے ذی فہم اور بالغ نظر معاونین کی تعداد انگلیوں پر آسانی سے گئی جاسکتی ہے پھر بھی ربّ کریم کا بے پایاں کرم ہے کہ اپنے کچھ بندوں کے سینے اس طرح کے گم نام خالص دینی وعلمی کام کرنے والے افراد کے لیے کھول دیے اور دین و ملت کے بہت سے اہم کام انجام پذیر ہونے لگے۔

(الف) دسویں فقہی سیمینار کے مندوبین کے لیے مجلس برکات حامعہ انثر فیہ مبارک بورکی شائع کرده تقریبا ۴۰ کتب کاایک ایک سیٹ (جس میں فقہ کی قدوری، شرح وقايد، بدايد وغيره احاديث كي مؤطا، مشكاة شريف، ترمذي شريف وغيره اور ديگر كئ فنون کی اہم کتابیں شامل ہیں۔)حضرت امین ملت ڈاکٹر سید شاہ محمد امین بر کاتی صاحب سحادہ مار ہرہ مطہرہ کی عنایت سے ایک ہاہمت اور قدرشناس معاون نے تمام شرکا و

مندوبین کی خدمت میں پیش کیااور تیر ہویں فقی سیمینار میں بھی فتح القدیر کی نوجلدوں، بدائع الصنائع کی سات جلدوں اور تبیین الحقائق شرح کنز الد قائق کی سات جلدوں کا سیٹ پیش کیااور شان اخلاص وہی کہ نہ صلے کی پروا، نہ ستائش کی تمنّا۔ فجز اہ الله خیر ما یجز یہ عبادہ المخلصین.

(ب) گیار ہویں فقہی سیمینار منعقدہ ممبئی کے تمام مصارف مولانا شاکر علی نوری کی میں سنی دعوت اسلامی نے برداشت کیے (۱) اور تیر ہویں فقہی سیمینار منعقدہ مبارک پور میں بھی ایک ایک عمرہ قیمتی بیگ کا تحفہ ہر مندوب کے لیے بھیج دیا۔ حامعہ اشرفیہ کے دور افتادہ قدیم فاضل بڑے مخلص و ہمدرد اور دنی وعلمی کا مول کے لیے بُر جوش عالم مولانا محمد اقبال مصباحی گجراتی نے بھی اپنے تعاون سے نوازا۔ کے لیے بُر جوش عالم مولانا محمد اقبال مصباحی گجراتی نے بھی اپنے تعاون سے نوازا۔ (ج) تیر ہویں فقہی سیمینار کے دیگر مصارف کی ادائی کے لیے جمعیت اہل سنت گرلاممبئ نے دست تعاون بڑھایا اور جناب فیضان احمد ابن جناب عبد العلی عزیزی، جناب جادید بھائی، جناب شاہد بھائی اور مولانا حافظ شرافت حسین نے مبار کپور آگر خود سیمینار کے انتظامات اور مجالس مداکرہ کا مشاہدہ بھی کیا۔ رب کریم تمام معاونین کواپن سیمینار کے انتظامات اور مجالس مداکرہ کا مشاہدہ بھی کیا۔ رب کریم تمام معاونین کواپن فیل در بے پایاں رحمتوں، برکتوں اور بے کراں فضل واحسان سے نوازے۔ "

(و) پندر ہویں فقہی سیمینار منعقدہ ۱۸ رتا ۲۰ صفر ۲۹ مطابق ۲۱ رتا ۲۸ مطابق ۲۱ رتا ۲۸ مطابق ۲۱ رتا ۲۸ فروری ۸۰۰ عنمام جامعہ اشرفیہ مبارک بور کے جملہ مصارف کا انتظام حضرت مولانا شاکر علی نوری امیر سنی دعوتِ اسلامی کی عنایت سے ہوا، یہ دوسراموقع تھا جب کہ انھوں نے جملہ مصارف کا بارا پنے سرلیا اور مجلس کو مالی مشکل سے بے فکر کر دیا۔ مند ہواں فقہی سیمینار ۱۲ رتا کار صفر ۱۳۲۱ھ مطابق ۱۲۰ جنوری تا ۲ ر

(۱) یہ پہلا اتفاق تھا کہ کسی تنظیم نے سیمینار کے جملہ مصارف برداشت کیے اور سیمینار مبارک بور سے باہر عروس البلاد کی سرزمین پر منعقد ہوا، تاریخ انعقاد ۱۸ر تا ۲۰ بھادی الاولی ۲۲ اص مطابق ۲۹ر تا ۳۱ر جولائی ۲۰۰۵ء۔جمعہ تایک شنبہ۔

https://alislami.net

فروری ۱۰۰ء دارالعلوم نوری اندور ایم فی میں ہوا، مصارف کا انتظام مولانا حبیب یار خان اور الحاج عبدالغفار نوری کی سرکردگی میں ہوا، ان حضرات، ان کے رفقا اور دارالعلوم نوری کے ارکان اور طلبا و اساتذہ نے مندوبین کی خدمت وضیافت اور دیگر امور میں بڑی دل چیپی اور مسرت و سرخوش سے حصہ لیا۔ فجز اهم الله خیر الجز اء.

و) اٹھار ہوال فقہی سیمینار کارتا ۱۹ رصفر ۱۳۴۲ ہے مطابق ۲۲ تا ۲۲۸ جنوری ۱۴۰۱ء شنبہ تا دوشنبہ حرا پبلک اسکول مہابولی شلع تھانے، مہاراشٹر میں ہوا، اس کاسہرا بھی مولاناشاکر علی نوری اور سنی دعوت اسلامی کے احباب کے سرہے، یہ دوسراموقع تھاکہ ان حضرات کے زیرانظام مجلس شرعی کاسیمینار مہاراشٹر کی سرزمین پر منعقد ہوا۔ اور تیسراموقع تھاجب انھوں نے سیمینار کے جملہ مصارف بخوشی برداشت کیے اور اس اہم جماعتی کاز کے لیے سب سے زیادہ حساس اور فعال ہونے کا مملی ثوت پیش کیا۔

(ز) انیسوال فقهی سیمینار ۱۹رتا ۱۲ر صفر ۱۲۳سه مطابق ۱۲رتار تا ۱۲رجنوری ۱۲ شنبه تا دوشنبه دارالعلوم امجدیه بهیوندگی، مهاراشتر میس موا، اس کاسارا انتظام الحاج و قاراحمد عزیزی اوران کے احباب ورفقاکی ہمت و خلوص کار بین منت ہے۔

(ح) بیسوال فقهی سیمینار ۲۸ تا ۸۸ رجب ۱۳۳۴ه مطابق ۱۸ تا ۱۹ مئی سام ۱۶، جمعه تا یک شنبه جامعه البر کات، علی گڑھ میں منعقد ہوا۔

ال موقع پراحقرنے عرض کیاتھا:

" ہم سراپاسپاس وامتنان ہیں کہ مجلس شرعی کے سرپرست حضرت امین ملت پروفیسر سید محمد امین میاں برکاتی دام ظلّہ نے بیسویں سیمینار کے لیے جامعہ البرکات کی فضا پسند فرمائی اور ایک ڈیڑھ سال قبل دارالعلوم امجدیہ جھیونڈی میں منعقدہ انیسویں سیمینار کے آخری اجلاس میں بذات خود جملہ مندوبین کوعلی گڑھ آنے کی دعوت دی جس کی پیمیل آج مملی شکل میں ہمارے سامنے ہے۔

(ط) الموال فقهی سیمینار ۱۵ تا ۱۵ صفر ۱۳۳۵ ه مطابق ۱۹ تا ۲۱ دسمبر ساه ۲۰ و بخشنبه تا شنبه بونے، مهاراشٹر میں ہوا۔ بیه حضرت مولاناایاز احمد مصباحی مرحوم سابق مهتم دارالعلوم قادر بیہ بونے مهاراشٹر، مولانا نوشاد عالم مصباحی غازیپوری، صدر دارالعلوم اور ان کے رفقا کے اہتمام و انتظام اور نامساعد حالات میں ان کی ہمت و استقامت کا مظہر جمیل تھا۔

مولی تعالی مرحوم کواپنی رحمت وغفران اور کریمانه عطاؤں سے نوازے اور ان کے صدر ور فقاومعاونین کودارین میں بہتر صلہ مرحمت فرمائے۔

(ی) ۱۲۰ وال فقهی سیمینار ۱۱ تا ۱۸ر صفر ۱۲۳۲ه مطابق ۲۸ تا ۱۳۰۸ نومبر ۱۲۰ شنبه تا دوشنبه منعقده جامعه اشرفیه مبارک بور کے مصارف دعوت اسلامی کی قربی شاخ نے ادا کیے اور کچھا حباب یہال آگرانتظام میں بھی معاونت کرتے رہے۔ فجز اهم الله خیر الجزاء.

(یا) کچھاور کرم فرماؤں نے بھی موقع ہموقع اپنے تعاون سے نوازا، خانقاہِ حبیبیہ پُرخاص ضّلع کوشامبی کے صاحبِ سجّادہ، محرّم سیداصحاب صفی مرحوم نے بھی ایک سیمینار میں اپنے گرال قدر تعاون سے ہمت افزائی کی، ایک بار جامعہ کے چندابنا نے قدیم بعنی مصباحی فاصلین نے مل کر سیمینار کے تمام مصارف ادا کیے۔ مرحوم مولانا بشیر القادری نے ایک بار اپنے ادارہ واقع اسری بازار صلع گریڈیہ کی جانب سے مندوبین کوسوٹ کیس پیش کیا۔ اور بھی بعض حضرات ہول گے جن کے نام اور کام کی تفصیل، ہوسکتا ہے میں کیا۔ اور بھی بعض حضرات ہول گے جن کے نام اور کام کی تفصیل، ہوسکتا ہے میں کوئی بھی دنی خدمت انجام دی وہ شکروا جرکے سختی ہیں۔

میں مجلس شرعی کی جانب سے قلمی، لسانی، مدنی، مالی سی بھی طرح کا تعاون کرنے میں میں مجلس شرعی کی جانب سے قلمی، لسانی، مدنی، مالی کسی بھی طرح کا تعاون کرنے

والے ہر کرم فرما کا شکریہ اداکر تا ہوں، دعاہے کہ رب کریم ان کے مخلصانہ حوصلوں کو قوت واستحکام بخشے،ان سے دین متین کی بیش بہاخدمات انجام دلائے، دارین میں انہیں سعادت وسرفرازی سے نوازے بلکہ ہم سب کواپنی بے کرال نعمتوں سے بہرہ ک وافِر عطا فرمائه و اور شكر نعم كي توفيق جميل بهي ارزال فرمائه و ما ذلك عليه

رب تعالی کے فضل وکرم سے امیر ہے کہ یہ کاروان تحقیق مزید ہمت وشوق کے ساتھ سرگرم سفررہے گا۔اور مسائل جدیدہ ومشکلہ کی عُقدہ کشائی کرکے امت کی رَہ نمائی کافریضہ انجام دیتارہے گا۔

کچھاور ہاتیں بھی تھیں مگراپ زیادہ وقت لینامناسپ نہیں ،اجمالاً عرض ہے کہ اس دور میں فتنوں کو منظم اور منصوبہ بند طور پر ہموا دی جار ہی ہے، داخلی اور خارجی ہمی باطل فرقے اور جماعتیں اینے بال ویرَ مضبوط کرنے میں لگی ہوئی ہیں اور ہم شاید اپنے بال ویرَ کترنے ہی کوبڑاہنر سمجھتے ہیں جب کہ خارجی و داخلی فتنوں کامقابلہ کرنے اور اپنی جماعت کو عزت وشوکت دینے کے لیے بڑی زبردست قوّت اجتماعی اور قوت عملی کی ضرورت ہے۔ مولاتعالی فراست ایمانی، حکمت عملی اور مضبوط قوت ارادی کے ساتھ محکم، مفید تراور وسیع تر کام کرنے کی توفیق مرحمت فرمائے اور جماعت حقّہ کوافتراق وانتشار اور ضعف عمل سے بچائے۔

و هو المستعان و عليه التكلان، و إليه الإنابة و منه الإعانة. و صلى الله تعالى على خير خلقه سيد المرسلين، خاتم النبيين و على آله و صحمه و حن به أجمعين.



https://alislami.net

## «فغير مقلديت" ورسم اجرا" نصرالمقلدين" بهوم مفتى أظم بهند" بتاريخ: ١٢رجهادي الاولى ١٣٣٣ اله مطابق ١٤٠١ يريل ١٢٠١ء

\_\_\_\_\_

## نحمده ونصلي على رسوله الكريم:

یہ جشن یوم مفتی عظم ہند جو غالبًا ۱۹۸۸ء سے طلبۂ سابعہ کے ذریعہ پابندی سے انعقاد پذیر ہورہاہے،اس پرہم ہمیشہ ان طلبہ کاشکریہ اداکرتے ہیں کہ اپند کرگوں کی یاد منانا اور ان کے ذکر کی محفل قائم کرناتاکہ ہم ان کے نقش قدم پر چلیں اور ان کے اسوہ حیات سے درس حاصل کریں، یہ ہمارادی اور ملی فریضہ ہوتاہے اور ہماراادارہ جن شخصیات سے وابستہ ہے اور جس مرکز علمی وفکری کی تر جمانی کرتا ہے اس کا تقاضا بھی یہ ہے کہ اعلی حضرت امام احمد صاقد سسرہ،ان کے جانشینوں اور ان سے وابستہ شخصیتوں کاہم ذکر کرتے رہیں، تاکہ ہم سرہ،ان کے جانشینوں اور اس طرز حیات اور اسی طرز فکر پرہم قائم رہیں اس روایت کو طلبہ نے قائم رکھاہے، اس پرہم تمام اہل ادارہ کی طرف سے ان کو مبارک باد پیش کرتے ہیں اور ان کاشکریہ اداکرتے ہیں۔

نواے دل اور اس کی ضرورت تھی اس لیے کہ ہمارے ہندوستان میں اورباہر بھی جو فتنہ پیدا ہوا ہے وہ یہ ہے کہ ائمہُ دین سے امت کارشتہ منقطع کر دماحائے۔اگرجہ اس کو بہت خوبصورت طریقے سے لوگوں کے زئن میں اتارنے کی کوشش کی جارہی ہےاور کتاب وسنت کانام لے کراوراس کے اتباع کی دعوت دے کرلوگوں کوبلایاجارہاہےاور کہاجارہاہے کہ دکسی امام کے پیچھے چلنا گویاکہ اربابامن دون اللہ کی پیروی کرناہے اوراسلام سے منحرف ہوناہے "لیکن حقیقت یہ ہے کہ امت جو رسول الله ﷺ تک راستہ یاتی ہے تو انھیں ائمہ کرام کے ذریعہ،اگر یہ محدثین کرام اورائمۂ کرام اور علماہے دین کی کڑیاں نکال دی جائیں توہمارارسول کریم ﷺ لاٹنا کا فات کی ذات سے رابطہ باقی نہیں رہے گا،ان حضرات (ائمہ ومحدثین )نے نہ صرف یہ کہ رسول اللہ ﷺ کا تعلیمات کا اور کتاب اللہ کامطالعہ کمابلکہ اس کے ساتھ ساتھ انھوں نے کتاب وسنت سے مسائل کا استخراج کیا،اس میں وہ اپنے نفس کی پیروی میں نہ رہے کبھی انھوں نے یہ تلاش نہ کہاکہ جو چز ہمارے لیے آسان ہو بس اس کا انتخاب کرلو اور جو چیز مشکل ہو اس کوترک كردو، بلكه انھول نے ہميشہ يہ دىكياكہ قرآن كا ہم سے مطالبہ كياہے؟ رسول الله ﷺ کا فرمان کیاہے ؟جو ارشاد ہے اس کی بجاآوری ہونا ضروری ہے جاہے ہمارے لیے کتنی ہی گرال (اور) کثنی ہی مشکل ہو بلکہ عبادات کے باب مين رسول الله ﷺ كاجوارشادب "أفضل العبادات أحمزها" سب سے بہتر عبادت وہ ہے جس میں مشقت اور محنت زیادہ ہو۔اس کو ہمارے ائمہ نے ملحوظ رکھاہے خاص طور سے مذہب حنفی میں عبادات کے معاملے میں مشقت ہی کی رعایت کی گئی ہےاور بات بات پر آسانیاں نہیں تلاش کی گئیں۔جولوگ ائمہ کی پیروی ترک کرنے کی دعوت دے رہے ہیں وہ ہمیشہ

(')المحيط السرماني،الفصل العشرون في صلاقة التطوعي جماءص ٢٠٠٧ \_

https://alislami.net

نواے دل آسان جیز کی تلاش کرتے ہیں ان کے پاس کو ئی اجتہادی قوت نہیں ہے۔ اجتہاد ہونے کے لیے تمام محدثین کے حالات کا،ان کی ولادت کا، وفات کا، زندگی کے طور طریقے کا،ان کے اساتذہ وشیوخ کا، ان کے معاصرین کااور جن لوگوں سے انھوں نے حدیثیں اخذ کی ہیں ہرایک کا کامل علم ہونا جاہیے۔ اس وقت میں دعوے کے ساتھ کہتاہوں کہ روے زمین پر یہ ایک فرد بھی ایبانہیں دکھاسکتے جس کے پاس ان تمام لوگوں کے حالات کاعلم ہو، یہ سارا انحمار انھیں حضرات پر کرتے ہیں جنھوں نے ائمہ کے حالات میں، محدثین کے حالات میں کتابیں لکھیں، وہ خواہ شمس الدین ذہبی ہوں،ما ان کے شیخ جمال الدین مڑی ہوں یا اور ان کے بعد کے علمامیں ابن حجرعسقلانی ہوں، ان کےعلاوہ ان کے پاس کوئی معاراور کوئی پہانہ نہیں،جس کے بارے میں انھوں نے لکھاہے کہ "ضعیف ہے" تو یہ ان کو ضعیف کہیں گے،جن کو

انھوں نے ثقہ کھاان کو ثقہ کہیں گے بلکہ اپنے مطلب کے لیے اس سے بھی انحراف کرجاتے ہیں(مثلاً ایک راوی کے بارے میں چنداقوال ذکر کے گئے لیکن جس کی روایت کو انھیں ترک کرناہے تواس کے بارے میں جرح والاقول لیں گے اور توثیق والا قول حیور دیں گے ، یہ ان کی خاص علامت ہے۔)

اوراب تو سب کچھ جھوڑ کر محض شخص واحد ناصرالدین البانی نے جو کچھ لکھ دیا جمع کردیااور اس کو ان لوگو ل نے انٹر نیٹ پراپ لوڈ کردیااس کو دیکھ لیناہی کافی سمجھتے ہیں یہ کسی مجتهد کی شان نہیں ہےاورنہ ہی یہ لوگ(وہابیہ غیر مقلدین) اس یرعمل کرکے تقلید سے پیج سکتے ہیں۔چودہ سوسال پہلےیا بارہ سوسال پہلے کے ائمہ کی تقلید اوران پراعتاد ترک کرکے تیرہویں اور چودہویں صدی کے ایک شخص پراعتاد کرلیا تو تقلید سے بری کہاں ہوئے؟ رحال کاباب آبا تو بھی کسی کی تقلید کی،رحال کے بارے میں توثیق و تضعیف

نواے دل کاباب آبا تو بھی کسی کی تقلید کی اوراحادیث کے سلسلے میں تو سرے سے ان کے یاس وہ روایت ہی نہیں ہے جو سینےوالی ہوتی ہے اورامام عظم کے یہاں تو یہاں تک شرط تھی کہ اس وقت تک کسی کی روایت قبول نہیں کی جائے گی جب تک سننے سے لے کر، اداکر نے تک اس کے سننے میں محفوظ نہ ہو،جب کہ دیگرائمہ کے بیاں سہولت تھی کہ اگر کتاب کے ذریعہ بھی اس نے محفوظ کررکھا ہے، لکھ رکھاہے، پھراس کی روایت کتاب کو دیکھ کرکررہاہے تواس کی روایت بھی مقبول ہے اور امام عظم کے بہاں یہ شدت تھی کہ راوی کی روایت اسی وقت قابل قبول ہوگی جب کہ وہ شخص روایت سننے سے لے کراس کے پہنچانے تک اس کاحافظ ہو، تواس طریقہ کاسلسلہ روایت ہے ہی نہیں یہ ختم ہودیا ہے اور جن حضرات کی روایت پر اعتاد کررہے ہیں یہ سب کے سب مقلد ہیں، حالم امام ترمذی ہوں یا امام نسائی، امام ابوداؤد ہوں یاامام ابن ماجہ سب کے سب مقلد ہیں،امام مسلم اورامام بخاری بھی مقلد ہیں،امام بخاری کے بارے میں توخیر دوقول ہیں،ایک قول یہ ہے کہ وہ مجتهد مطلق سے اور دوسراقول یہ ہے کہ وہ مقلد تھے تو ان کے طور پر توبہ ائمہ تقلید کرے مشرک ہو چکے اور یہ ان مشرکوں کی روایتوں کو قبول کررہے ہیں اوران کو مان رہے ہیں! ضعیف اور کمزور، کذاب اور متہم بالکذب ہے سب تودر کناررہایہ لوگ اسلام سے ہی خارج ہوگئے یہ سب مشرک ہوگئے، توغیر مقلدین کی ساری دعوت ان مشرکوں کی روایت کی طرف ہے،ان کے یاس کوئی اپنا سلسلہ روایت ہوتو لائیں بید دنیا بھرمیں ائمہ سے حير الردراصل ابنا متبع اور مقلد بنانا حاستة بين،اس ليكه آپ مندوستان مين، پاکستان میں، نگلہ دلیش میں، نجد میں اور سعودی عرب میں دیکھ لیں کہ جو مسئلہ ایک شخص نے لکھ دیا اور ایک شخص نے بیان کردیاسب اسی پر کار بندہیں کوئی اس سے انحراف نہیں کررہاہے،غیر مقلد ہیں لیکن سب کے نزدیک تراویج آٹھ

نواے دل رکعت ہے (جب کہ) بیس رکعت کا ثبوت ہے چھتیں رکعت کا بھی قول ہے، حالیس رکعت کی بھی ایک روایت ہے، کیکن وہ شختی والا قول نہیں لیں گے ہمیشہ آسانی والا۔ تین طلاقوں سے ایک ہی طلاق واقع ہوگی، یہ کسی امام کا قول نہیں ہے، کیکن وہی ان کے نزدیک پسندیدہ ہے یہاں تک کہ شوکانی نے دنیل الاوطار "میں یہ لکھ دمااوریہ بتادیاکہ" بالغ کو بھی اگر عورت دودھ پلادے تووہ اس کارضاعی بیٹاہوجائے گا"اس پر بھی ان لوگوں نے عمل شروع کردیا، سعودیہ عربیہ میں اس پر بھی عمل (ان لو گول نے) شروع کردیاہے، تواگر یہ اجتہاد کریں توان کااجتہاد یہاں تک پہنچتا ہے ورنہ تو ائمہ ہی سے یہ روایتیں کیتے رہے،یہ کیا بات ہے کہ اگر آپ مجتهد ہیں تو ایک مجتهد کادوسرے مجتهد سے ہر دورمیں اختلاف رہاہے کیکن یہاں سب کا ایک ہی اجتہاد، ایک ہی فتویٰ، ایک ہی حکم، ایک ہی عمل ؟ اس کا مطلب یہ ہے کہ یہ ایک پانچواں مذہب تارکرلیا ہے اور اس کی بیروی کی دعوت دی جارہی ہے اور نام لیا جارہاہے، کتاب وسنت کی پیروی کا! تویہ ہےان کا مذہب جو ان (تمام مذاہب) سے الگ تھلک ایک مذہب ہے،نہ ان کے پاس قوت اجتہادہے،نہ علم رجال ہے،نہ علم حدیث ہے، نہ علم قرآن، استخراج کی جو صلاحیت ایک مجتهد کو ہونی چاہیےوہ ان میں سے کسی کے پاس بھی موجود نہیں ہے، مختلف مذاہب سے خوشہ چینی کرکے ایک معجون مرکب تیار کیا ہے اوروہ پانچوال مذہب بن گیاہے،اوراس کی دعوت دے رہے ہیں اور نام کتاب وسنت کا لیتے ہیں!اور جہاں جہاں انھوں نے ائمہ کا دامن جھوڑاہے تو وہاں آپ دیکھ رہے ہیں کہ (مثلاً ڈرائیور کواگر دورھ پلادیا ہے عورت نے تو وہ اس کا بیٹا ہو گیا اب اس کے ساتھ کتنی ہی خلوت صحیحہ ہو، کتناہی کمیاسفر ہوکوئی حرج نہیں۔ یہ اجتہاد ہے یا بڑے بڑے فتنوں کا پھاٹک؟) اینے اجتہاد سے جہاں ائمہ سے ہٹ کرکوئی مسکلہ لیاہے وہاں یہی حال ہے،

اورسب آسان آسان باتیں اپنے ذہب میں رکھ لی بیں، ان کا بیہ فتہ بڑھ رہا ہے۔اور بھی ان کے سلسلے میں بہت سی چیزیں ہیں جو آپ حضرات کو معلوم بھی ہوں گی اور بیان بھی کی جاسکتی ہیں۔ میں اسی قدر پر اکتفاکر تاہوں۔

بہرحال یہ کتاب "فصرالمقلدین" اس حقیقت کو واضح کرتی ہے کہ جو شخص بھی قوت اجتہادسے خالی ہواس کے لیے ضروری ہے کہ کسی امام جبہد پر اعتباد کرے اور اس نے اپنے اخلاص ودیانت اور علم کی روشنی میں جو بھی حکم بیان کیاہے اور کتاب وسنت سے استخراج کرکے لوگوں کے لیے جوراہ متعین کی ہے اسی پر عمل کرے، ایسے لوگ اگراس سے ہٹیں گے تو یقیبیًا منحرف ہوں گے اور کبھی صحیح راستے پر گامزن نہیں ہوسکتے، نہ منزل تک پہنچ سکتے ہیں۔

اس سلسلے میں درجہ سابعہ کے طلبہ نے جواقدام کیاہے اور "نصرالمقلدین اس سلسلے میں درجہ سابعہ کے طلبہ نے جواقدام کیاہے اور "نصرالمقلدین اس سلسلے میں درجہ سابعہ کے طلبہ نے جواقدام کیاہے اور "نصرالمقلدین کی راہ سے آپ کو، ہم کواور دو سرے لوگوں کو بھی فائدہ حاصل ہواور دین حق کی راہ لوگوں کے لیے واضح اور روشن ہواور باطل سے لوگ اجتناب کریں، اس سے دوررہیں اور باطل کے بطلان کو پوری طرح شبھیں۔آمین و آخر دعو انا أن الحمد لللہ دی العالمین.

انواے دل  $\Delta$ 

## اولیاءالله کی شان بمقام:موربی،راج کوٹ، گجرات ---بتاریخ:۲۹رفروری،۲۰۱۶ء

\_\_\_\_\_

ہرایک اجلاس میں نقابت کاجودور جلاہے اس میں نقیب اپنا فرض سمجھتاہے کہ جہاں تک ہوسکے آنے والوں کی مدح وستائش میں مبالغہ سے کام لے اور مبالغہ اگر مبالغہ ہی کے انداز کاہو تو قبول کیاجاسکتاہے۔ محدث اظم قدس سرہ کا ایک شعریاد آرہاہے کہ آپ نے فرمایا:

شرط بیہ ہے کہ روا حد رواہی میں رہے کون کہتاہے نہ لو کام رواداری سے

مولاناغلام مصطفیٰ صاحب کو بھی انھیں نقیبوں کاصدقہ ملاہے اوراب بڑھاتے بڑھاتے بہاں تک پہنچادیاکہ "سب علمالیک پلے میں رکھے جائیں اور ایک عالم ایک پلے میں تواس کا پلّا بھاری ہوجائے گا، مبالغے کو کذب تک پہنچا دیتے ہیں اور جس کے بارے اور سامعین کو بھی ہم نوابناکر گناہ میں شریک کرلیتے ہیں اور جس کے بارے میں کہتے ہیں اسے توسب سے بڑا گنہ گار بنادیتے ہیں۔ میں کہاں اور علما دین کہاں ان کا ایک ادنی خادم ہوں اگراپنی صف میں بھالیں تو میں سمجھوں گاکہ زمین کو آسان پر پہنچادیا۔

مدنی میاں بالوسے میراتعارف جامعہ اشرفیہ میں اس وقت ہوا کہ جب اپنے صاحبزادے سیدعبدالرشید کوجامعہ اشرفیہ میں جھیجنے کے بعدوہ کئی بارتشریف لائے اور یہال آنے کے بعد میں نے دکھاکہ مور بی کے مسلمانوں کے دلوں پران کی حکومت ہے اور یہ بلاوجہ نہیں ان کے اخلاق کر بیانہ ایسے تھے،ان کی

https://alislami.net

نواے دل دادود ہش ایسی تھی کہ لوگ ان کے گروبیرہ ہوتے چلے گئے اور صرف ایک عالم دین ہونے کی حیثیت سے،ایک آل رسول ہونے کی حیثیت سے انھوں نے یہاں زندگی نہیں گزاری بلکہ ساج کے ایک خادم کی حیثیت سے اور لوگوں کے ایک دردمند کی حیثیت سے اور لوگوں کے غم وخوشی میں شریک کار کی حیثیت سے زندگی گزاری اور یہ وہ کمالات ہیں جو کسی کے بھی گرویدہ کرنے کے لیے کافی

رب تبارک وتعالی ان کے فیضان کو حاری وساری رکھے اور ان کے صاجزادگان کے ذریعہ ان کے اخلاق کریمانہ کا ان کی دادودہش کا حصہ ملتا

' ایک عالم دین ہونے کی حیثیت سے انھوں نے بوری کوشش اس بات کے لیے کی کہ آپ دین کی راہ پر قائم رہیں سنیت پر آپ کو استقامت حاصل ہو اور بدمذہبوں کا شکارنہ ہونے پائیں ان کے اوران کے آباو احداد کی کوششوں کی بنایر بہاں پرمسلمانوں کوفروغ حاصل ہوا،ان کے ذریعہ بہاں سنیت کوفروغ حاصل ہوا اور جبیبا کہ ابھی مولانا غلام مصطفیٰ صاحب سے سناکہ بدمذ ہوں سے بہ شہر محفوظ رہا تواس میں مدنی میاں کی استفامت کو ضرور دخل ہے اگر وہ لوگوں کو قریب نہ رکھتے، لوگوں کے حالات میں ان کے شریک نہ ہوتے اورلوگوں کودین سے قریب نہ رکھتے تو اور جگہوں کی طرح ان کا بھی حال یہ ہوتاکہ جو حابتان کو اینا شکار بنالیتا۔

انسان کے لیے یہ عظیم نعت ہے کہ دنیاسے وہ ایمان کے ساتھ جائے اگر ہمارا آدمی غیروں کا شکارہوگیا تو اس کے مفلس و محتاج ہونے اور گداگر ہونے سے بھی زیادہ المناک بات ہے کہ اس کا دین لٹ گیا، اس کا ایمان لٹ گیا دولت اگر لٹ جائے تو واپس مل سکتی ہے انسان کی کوشش سے

نواے دل حاصل ہو سکتی ہے۔ لیکن اگر ایمان حلاا گیااوراسی پر اس کا خاتمہ ہو گیاتواب وہ ملنے والی چزنہیں، واپس آنے والی چز نہیں، دائمی طور یروہ ہلاکت کاشکار ہوگیااس کیے آپ سب حضرات کوان کاشکر گزار ہونا جاسیے،ان کا ممنون احسان ہونا چاہیے کہ انھوں نے آپ کودین سے وابستہ رکھا اور راہ حق پر گامزن رکھا اوران کی راہ نمائی کی وجہ سےان کی غم گساری کی وجہ سے اوران کی دردمندی کی وجہ سے آپ حضرات بہک نہ سکےاور صراط مستقیم پررہے۔رب تبارک وتعالی ہمیشہ آپ کوآپ کی نسل کوراہ حق پر، صراط متنقیم پر قائم ودائم رکھے۔ یقیناً اللہ کے نیک بندوں کے صدتے میں دوسروں سے بھی بلائیں ٹلتی ہیں۔ حدیث یاک میں ارشاد فرمایا گیاہے:

ان الله ليدفع بالرجل الصالح عن مائة اهل بيت من جيرانه البلاء.(١)

الله ایک مردصالح کی وجہ سے اس کے پڑوں کے سوگھرکے لوگوں سے بلائیں دور کرتاہے۔

السے افراد کا ہم سے جداہونایقیناً ہمارے لیے محرومی کاسب بنتاہے لیکن ہم اس کے قائل ہیں کہ اللہ والے برزخ کی دنیامیں پہنچنے کے بعد بھی فیض عطاکرتے رہتے ہیں، ہاں اس زمانے میں ہم کو بھی کوشش کرٹنی ہے ہم کو بھی راہ حق پررہنے کاجتن کرناہے تاکہ کوئی دوسراہمیں شکارنہ کرسکے۔لیکن اولیاےکرام کی بدولت یہ دنیا قائم ہے آخیں کی وجہ سے بارش ہوتی ہے شام میں جو ابدال رتے ہیں ان کے متعلق سرکار نے فرمایاکہ:بھم تنصر ون و بھم ترزقون

أيك اورحديث مين ساتاهول حضرت عبدالله ابن عمر وللتعلي سيمجم طبرانی میں روایت ہے کہ سرکارعلیہ الصلاۃ والسلام ارشاد فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) أجم الاوسط للطبراني، جهه، ص٢٣٦

ان لله عباداً اختصهم بحوائج الناس يفزع الناس اليهم في حوائجهم اوليئك الآمنون من عذاب الله.

اللہ کے کچھ بندے ایسے ہیں جن کورب تبارک وتعالی نے لوگوں کی حاجت روائی کے لیے خاص کردیاہے کہ لوگ اپنی ضروریات میں ان کی پناہ لیتے ہیں،ان سے مددما نگتے ہیں اور ان سے فائدہ اٹھاتے ہیں۔

یہ لوگ کہتے ہیں کہ اولیاءاللہ سے مددمانگناشرک ہے کیکن رسول اللہ میں اللہ فرماتے ہیں کہ اللہ نے کچھ بندوں کو اسی لیے پیداہی فرمایا ہے کہ وہ لوگوں کی حاجت روائی کرتے رہیں، لوگوں کی ضروریات میں کام آتے رہیں، لوگوں کی خروریات میں کام آتے رہیں، لوگ ان سے مدد مانگتے رہیں اور ان کی پناہ لیتے رہیں۔آپ حضور ہوگائی اللہ کاارشاد مانیں گے باان کا قول مانیں گے؟

سرکار کامیہ ارشادہ کہ اللہ نے کچھ بندوں کواسی لیے خاص کررکھاہے کہ وہ لوگوں کی ضروریات میں ان کے کام آتے رہیں۔اوروہ کون لوگ ہیں ؟اس کی بھی نشان دہی فرمادی ''اولیئك الآمنون من عذاب الله'' یہ وہ لوگ ہیں جو اللہ کے عذاب سے کون لوگ جو اللہ کے عذاب سے کون لوگ بین بہ فرآن سے آپ دریافت کریں۔ ارشاد فرماتا ہے:

الا إنَّ اَوْلِیّآ اللّٰہِ لَا خَوْفٌ عَلَیْهِمْ وَلَا هُمْ یَحْزَنُونَ ''

تواللہ کے عذاب سے بے خوف رہنے والے یہی اولیائے کرام ہیں اوروہی وہ ہیں جن کو اللہ تعالی نے لوگوں کی حاجت روائی کے لیے خاص کررکھا ہے اس سے معلوم ہوتاہے کہ ہم کو اولیائے کرام کے دامن سے وابستہ رہنا چاہیے لیکن صرف وابستگی ہی ضروری نہیں بلکہ ان کے طریقے کو اپنانا اوران کے

( ) أجم الاوسط للطبر انی، ج۱۲، ص۳۵۸ ( ٔ ) ﴿ بِونس آیت ۲۲ پار داا ﴾

https://alislami.net

نواے دل ارشادات پر عمل کرنا بھی ضروری ہے۔

آدمی نماز،روزہ، حج، زکات جونجی فرائض ہیں ان سے غافل ہوجائے اسنے حقوق سے غافل ہوجائے اور نہ بیٹاباپ کاحق اداکرے نہ باپ بیٹے کااور نہ پڑوسی پڑوسی کا حق اداکرے اور مجھیں کہ صرف اولیا ہے کرام کے دامن سے والبتگی کافی ہے، ظاہر ہے کہ اولیائے کرام بھی تو دیکھتے ہیں کہ کوئی شخص کس قدرنافرمانی کررہاہے کس قدر معصیت کررہاہے اور کس قدر اللہ کے احکام کے خلاف چل رہاہے تو وہ دست گیری کرنے کے لیے بھی دیکھتے ہیں کہ وہ کس قشم کاآدمی ہے لہذا انسان کوبھی خدا کے احکام کے بارے میں جری اور ہاک نہیں ہوناچاہے اور بھی یہ نہیں سوجینا چاہے کہ ہم جو بھی گناہ کریں سب بخش دباجائے گا، فلال ولی کے طفیل ---اولیائے کرام سے وابشگی کے ساتھ ساتھ ان کے طریقے کواپنانااوران کے ارشادات پر عمل کرنا بھی ضروری ہے۔ آپ کسی ولی کے بارے میں نہیں بتاکتے ہیں کہ انھوں نے آزادروی کو پسند کیاہو بہاں تک کہ سرکار غوث عظم نے جو زندگی گذاری وہ اس طور سے گذاری کہ مسلمانوں کو یابند بنایا۔ لوگوں کوآزاد جھوڑ دیاہو کہ جو جاہو کرو حرام وحلال، سب میں بخشوادوں گا۔ کبھی السانہیں ہوا ایک ایک مجلس میں ہزار ماہزار آدمی تائب ہوتے تھے کس بنیاد پر تائب ہوتے تھے اس لیے کہ وہ لوگوں کو اللہ کے احکام پر عمل کرنے کی ترغیب دیتے تھے اور آدمی دیکھتا تھا کہ میں تو گناہ گار ہوں، عصال شعار ہوں ان کے بیال آکرکے تائب ہوتاتھا اورنیک راہوں کا راہی ہوجاتاتھابیاں تک کہ اولیائے دین میں سے ہوجا تاتھا تو سرکار غوث اعظم رِنْلَائِیَّائے نے بھی اس کی ضانت نہیں کی ہے کہ تم غلط راستے پر جلتے رہو میں تمہارا بیڑا پار کردوں گا۔انھوں نے بھی ہمیشہ صحیح راستے پر جانے کی تلقین فرمائی ہے اور ہمیشہ دین اسلام دین حق کی رہ نمائی فرمائی ہے اس لیے بہت سے بے دین بھی ان کے

نواے دل ہاتھوں پر تائب ہوتے تھے اور مذہب اسلام میں داخل ہوتے تھے، توعمل کرنے کے ساتھ ساتھ آپ کواولیا کے فیوض وبرکات حاصل کرناہے اور وقت ضرورت ان سے مددلیناہے نہ یہ کہ آپ ان کے راستے سے بہکے ہوئے رہیں اوران کی نافرمانی کریں اُن کےارشادات کو ٹھکراتے رہیں اور مجھیں کہ وہ ہماراکام بنادیں گے ایسانہیں ہے۔ دونوں باتوں کاخیال رکھنا آپ کے لیے ضروری ہے یہ سمجھنا کہ اولیاے کرام سے استمداد واستعانت شرک ہے یہ بالکل ان کے خلاف ہے حدیث کے خلاف ہے سرکارکی ہدایت کے خلاف ہے ارشاد ربانی کے خلاف ہے اور بیہ مجھنا کہ ہم گناہ پر گناہ کرتے رہیں ہم سیدھے جنت میں چلے جائیں گے تو یہ خیال بھی غلط ہے۔ یہ بات ہوتی تو انبیاے کرام کو جھیجنے کی حاجت کماتھی؟اولیاے کرام کو بھیجنے کی حاجت کماتھی؟ ہرزمانے میں علماے کرام کو بھیجنے کی حاجت کیاتھی؟ اور ہمارے بزرگول نے جو راتیں صرف کی ہیں، مجلسیں بٹھائی ہیں، محامدے کرائے ہیں، جلے کرائے ہیں،ان سب کی کیا ضرورت تھی؟ ان حضرات نے نہ صرف بہ کہ اپنے کوراہ راست پرر کھا بلکہ دوسروں کا بھی بیڑا یار لگایا پہال تک کہ ہادی ورہنما بنادیا، تواس بات کو بھی اینے ذہن میں ر کھنا ضروری ہے۔اللہ تبارک وتعالی کا جو بھی فرمان ہے اور حکم ہے اس کی بجا آوری ضروری ہے۔اسی کے ساتھ ساتھ ہماری آخرت بہتر ہوسکتی ہے، ہمارا خاتمہ بہتر ہوسکتا ہے اولیا ہے کرام کے فیوض وبرکات زیادہ سے زیادہ فراوانی کے ساتھ حاصل ہوسکتے ہیں اگرہم ان کے طریقے پر حیلتے رہے اور عمل کرتے رہے۔ رب تعالی ہمیں توفیق خیر سے نوازے۔ وآخہ دعوانا ان الحمد للله رب العالمين.

مدرسه ثارالعلوم اكبرلورك زيرائهمام دعوت وتبلغ كے موضوع پرمنعقد سيمينار بعنوان

# فارغین مدارس میں داعیانه کردار کی ضرورت اوراس

#### کے تقاضے

منعقده ۲۸رجمادی الاولی ۱۲۳۵ه مطابق ۲۹را پریل ۱۴۰۷ خطبهٔ صدارت

\_\_\_\_\_

نحمده ونصلى على رسوله الكريم أمابعد فاعوذبالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمٰن الرحيم أَدْعُ الله سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعَظَةِ الْحَسَنَةِ ـ (۱)

میں سب سے پہلے مدرسہ نارالعلوم (اکبربور)کے ذمہ داران کو مبارک باد پیش کرتاہوں کہ انھوں نے دعوت کے موضوع پرسیمینار رکھا اوراس پر اہل علم کوسوچنے سمجھنے اور لکھنے بولنے کی ترغیب اور دعوت دیکیوں کہ اس موضوع پربہت کم غوروخوض کیاجاتا ہے۔

ابھی آپ نے ہمارے محرم ڈاکٹرغلام کیلی انجم مصباحی سے ایک وقیع مقالہ ساعت فرمایا چوں کہ دعوت کے موضوع کونصاب میں شامل کرنے کی مقالہ ساعت فرمایا چوں کہ دعوت کے موضوع کونصاب میں شامل کرنے کی بھی سفارش کی گئی اس لیے آپ نے نصاب کے مقاصد پرروشنی ڈالی اور یہ بتایاکہ اسلامی تعلیم کانصاب کن اجزاسے مرکب ہونا چاہیے اس کی عمدہ تفصیل کی، خاص طورسے اخلاق اور تصوف کی شمولیت پرزور دیااور کئی بارانھوں نے اس فی مدرسہ بورڈ کے لیے تیار کیا تھا۔

(')سورهٔ محل ۱۵، آیت ۱۲۵

نواے دل لیکن یہ عجیب بات ہے کہ ۱۹۳۴ء سے لے کرآج تک اتر پردیش مدرسہ بورڈ کا جو نصاب تھا وہ مجھی حاری نہیں ہوااور مجھی بھی اس کو عملاً نافذ نہیں کیا گیا۔ بھی اس کی تذریس باضالطہ اور مکمل طور پر نہیں ہوئی،آج توامتحان کھیل بن كرره كياہے ببلے جب امتحان بإضابطه هو تاتھااس وقت بھى کچھ كتابيں اور کچھ مضامین امتحان سے پہلے پڑھادیے جاتے تھے اورباقی یوں ہی کام حلادیا جاتاتھا، بحیثیت مجموعی بیش ترکتابوں کے دونوں نصابوں میں اشتراک کی وجہ سے کام چل بھی جاتاتھا۔

کیانصاب ہے کیاہونا جاہیے اور کیا پڑھانا جاہے اورکس طورسے پڑھنا پڑھانا چاہیے؟ یہ بات ہماری سوچ سے بہت دور ہوتی چلی جار ہی ہے۔

عموماً مدرس به سمجھتاہے کہ جووقت مدرسہ نے مقرر کرر کھاہے وہ وقت ہم کوبورا کردینا ہے اور پھر ہم فارغ ہو گئے،طالب علم کے اندر کوئی صلاحیت بیداہویا نہ ہو۔ مزید بگر تاہوا جوماحول ہےوہ یہ ہے کہ بانچ گھنٹے ہاچیو گھنٹے ڈیوٹی بھی ضروری نہیں ہے، مدرسہ کے رجسٹر میں وستخط ہوجاناکا فی ہے ان سارے اصحاب کی تطہم سب سے زمادہ ضروری ہے کم سے کم اینے ایمان اوراسلام کے واسطےسے یہ سوچیں کہ ہمارادین کسی بھی امانت میں خیانت کرنے کی احازت نہیں دیتا،ہم خود کسی کواجیر کرلیں اوروہ ہم سے آنکھ مچولی کرکے حلاجائے توایک پیسہ کا ہم اسے حق دار نہیں کہیں گے۔

لیکن آج مدرسے کافارغ لتحصیل عالم اس طرح کے عمل کو کوئی جرم نہیں سمجھتااور کوئی گناہ نہیں شار کرتا۔جب ایمانی وفکری پستی اس حد تک پہنچ چکی ہوتواس ماحول کی اصلاح کیسے کی جاسکتی ہےاوراس ماحول کوکارآمد کیسے بنایاجاسکتا ہے؟ یہ ہمارے لیے سب سے بڑا جیلنج ہے۔

کوئی بھی نصاب ہو،کوئی بھی نظام ہوجس کو ہم نافذکرناچاہتے ہیں آج کا

ورے دن مدرس اور ماحول اسے قبول کرنے کے لیے تیار نہیں ہے تو ہماری ساری فکر ہمارے دماغوں میں، ہماری کتابوں میں بندہوکرکے رہ حاتی ہے اور عملی دنیاکا رنگ نہیں دیکھ یاتی۔اس لیے آج جب خود ان فارغین کی تطہیر ہو اوران کے اندراینے دین کے تحت،اینے ایمان کے تحت یہ احساس پیداہوکہ ہمارے اویر الله تعالی کی طرف سے جو فرائض عائد کیے گئے ہیں ان میں ایک فرض یہ بھی ہے کہ جس کام کوہم بطوراجارہ عمل میں لارہے ہیں اس کام میں کسی بھی طرح کی خیانت کے ار تکاب سے بجیں اور یہ بھی دیکھیں کہ جس ذمہ داری کوہم لے رہے ہیں اس کے ہم اہل ہیں بانہیں اگر نہیں ہیں تو اہلیت پیداکریں اوراس کام کو جس طرح سے انجام دیناجاہے اس طرح سے انجام دینے کی کوشش کریں۔ میں یہ سب کے بارے میں نہیں کہتا۔ جمدہ تعالی بہت سے اساتذہ السے ہیں جو اپنی ذمہ داری کا احساس کرتے ہیں اور انھیں کی بدولت آج طلبہ کے اندر کچھ علمی، کچھ فکری شعور پیداہوتاہے کیکن ایک عام بہاری اور ایک عام خرانی جو پیدا ہوتی چلی جارہی ہے اس کو ذکر کرنا اوراس پربندباندھنا بہت ضروری ہے۔ ہماری برشمتی ہے ہے کہ ایسے افراد کی تعداد گھٹ نہیں رہی ہے بلکہ بڑھتی ہی چلی جارہی ہے اور ہم کسی بھی مجبوری کے تحت ایسے لوگوں کو قبول کرتے ہیں اوران کے ساتھ اپنارویہ نرم رکھنے پر مجبور ہوتے ہیں یا مجبور بن جاتے ہیں۔ اس کیے یہ ماحول جب تک ختم نہ ہوتب تک ہماراکوئی بھی منصوبہ پایئے کمیل تک نہیں پہنچ سکتا۔ہمارادینی شرعی کوئی بھی منصوبہ جیسے ہم جاتے ہیں ویسے بروے عمل نہیں آسکتا۔

جہال تک بات ہے دینی دعوت کی تو یقیناً انبیاے کرام کی آمد کامقصد یہی تھاکہ خلق خداکو خداکی دعوت دی جائے، اس کی راہ پر لگایاجائے اور اسکے دین پر چلایا جائے اور تمام انبیاے کرام نے اپنی ظاہری زندگی تک تاحد امکان اس

نواے دل کام کو انجام دیا۔ یہاں تک کہ رسول کریم ﷺ کاٹھا گئے نے تینیس سالہ زندگی کے اندرسارے حقوق کو انجام دینے کے بعد بھی ججۃ الوداع کے موقع پر لوگوں کو جمع کرکے ارشادفرمایا:

ألاهل بلّغت كيامين نے اپنے رب كا پيغام پہنچاديا؟اور اس پرايك لاكھ چوبیس ہزار صحابہ کرام کو گواہ بنایا۔

یقیناعلاے کرام کی بیہ ذمہ داری بنتی ہے کہ وہ امت کو حق کی اور نیکی کی دعوت اور ترغیب دیں۔

جہاں تک نصاب کی بات ہے تو اس کے متعلق میں یہ عرض کروں گاکه ہمارا جو قدیم نصاب رہاہےاور جونصاب آج ہےدونوں میں قرآن وحدیث کی تعلیم داخل ہے۔ جب ہم نے قرآن اور حدیث کی تعلیم دے دی توقرآن دعوت کی تعلیم بھی دے رہا ہے۔ حدیث بھی دعوت کی تعلیم دے رہی ہے۔ اسی طریقے سے اخلاق کی تعلیم، یہ بھی قرآن وحدیث میں موجود ہے توزیادہ سے زیادہ یہ کہاجاسکتاہے کہ دعوت کوایک الگ عنوان اور موضوع کے طور پر نصاب میں جگہ نہیں دی گئی اسی طریقہ سے تصوف کوایک الگ موضوع کے طور پر نصاب میں جگہ نہیں دی گئی۔

لیکن ہمارے اسلاف جو نصاب پڑھاتے تھے اس پر عمل کی ترغیب بھی دیتے تھے کم ازکم حافظ ملت عِالِیْ کے زمانے تک کے ہم شاہدہیں کہ انھوں نے بھی جونصاب پڑھاہےاس میں بھی تصوف کوایک مضمون کی حیثیت سے الگ نہیں کیا گیااتی طریقہ سے دعوت کو،موعظت کو، تبلیغ کو ایک مضمون کی حیثیت سے الگ نہیں کیا گیا لیکن ان حضرات کی تعلیم اس طریقے سے ہوتی تھی اوراس نیت سے پڑھتے پڑھاتے تھے کہ ان کو اس پر عمل بھی کرناکراناہے اس کیےوہ شروع سے ہی اخلاق کے پابند اور تہذیب وشائنگی کے حامل ہواکرتے

سے خوف خداان کے اندر موج زن ہواکر تاتھا اوروہ اپنی ذمہ داریوں کوادا کرتے تھے۔ کرتے تھےاور جو کچھ بھی پڑھتے تھے اس پر عمل کرنے کی کوشش بھی کرتے تھے۔ آج چوں کہ پڑھنا صرف پڑھنے کے لیے رہ گیا ہے یا پڑھنا ذریعۂ معاش بن حکاہے اس لیےوہ عملی زندگی میں بہت کم جگہ پاتا ہے پھر قواعد وکلیات کے بعد جزئیات اور فروع پر توجہ اور بیا کہ ایک کلیہ سے بہت سے احکام مسخرج ہوتے ہیں ان تک لوگوں کے ذہن کی رسائی نہیں ہوپاتی ہے اس لیے پہلے جو کتابیں ہوتی تھیں اساتذہ و طلبہ ازخود قواعد کااجراکرتے کراتے تھے اور آج ہر کتاب کے اندر تمرینات ہوتی ہیں مشق کے لیے سوالات ہوتے ہیں اس سے ذہن کو بیدار کیاجاتا ہے اور متوجہ کیا جاتا ہے۔ تو سوالات ہوتے ہیں اس سے ذہن کو بیدار کیاجاتا ہے اور متوجہ کیا جاتا ہے۔ تو شیل طریقہ سے نحو وصرف منطق وفلے وغیرہ علوم و فنون میں نصاب کے اندر ہم نے ترمیم کی ہے، آج کے حالات اور ضرورت کے پیش نظرہم دعوت کو بھی ایک الگ موضوع کی حیثیت دے سکتے ہیں۔

تصوف کو ایک موضوع کے طور پر ہم نے شامل نصاب کرلیاہے اور ہمارے نصاب میں حدیث کا ایک بڑاحصہ جو اخلاق سے متعلق ہے شامل ہے، ریاض الصالحین شامل ہے۔ دعوت کو بھی ایک موضوع کے طور پرشامل کیاجاسکتا ہے۔

دعوت کاتعلق زیادہ تر پر یکٹیکل کینی عمل سے ہے ہم کتنے ہی اصول و ضوابط، قوانین وقواعد پڑھ لیس پڑھالیں اگر عملی دنیا میں قدم نہیں رکھا تومقصد ہی حاصل نہیں ہوگا۔ دعوت کامقصد یہ ہے اسلام کی تعلیمات ہم دوسروں تک کیسے پہنچائیں،ان کو اسلام سے کیسے روشناس کرائیں،اسلام کاگرویدہ کیسے بنائیں؟ اس کے لیے ظاہر ہے کہ غیروں سے ملناہوگاان کو قریب لانا ہوگایا کوئی شریعت سے برگشتہ ہورہاہے تواس کو اس کے قریب لاناہوگا۔ہم نے اس پر توبڑی سختی

نواے دل سے عمل کرلیاکہ اگر کوئی آدمی ذراسا برگشتہ ہوا تو اس کو اپنے ماحول سے نکال باہر چھینک دیے ہیں، اس سے ملنا جلناترک کردیے ہیں لیکن اس برجھی غور نہیں کیاکہ اگرایک آدمی کچھ بگڑرہاہے توکسے اس کو سدھاراجائے، کسے اس کو راہ راست پر لایاجائے، دین سے پااسلام سے وہ دور ہورہاہے توکیسے اس کو واپس لاما حائے اوراس کے ذہن کی خرانی کسے دورکی جائے؟؟ بیہ کام ہم انجام دیتے رہتے توہاری تعداد گھٹی نہیں، بڑھتی رہتی۔

دوسرے لوگ تواس انتظار میں رہتے ہیں کہ کس کے اندر ۱۰رفیصد فیصد ہا ۲ر فیصد ہماری طرف میلان ہے کہ ہم اس کو اپنی گود میں لے لیں اوراس کو اینے ماحول میں ڈھال لیں اوراینے جبیبابنالیں۔ اور ہم یہ دیکھتے ہیں کہ اگر کوئی ۲ رفیصد بھی منحرف ہورہاہے یااس کاذہن بگررہاہے تواس کو پہلے ہی مرحلے میں ہم اینے درمیان سے نکال دیتے ہیں اور دوسرے بہت خوشی سے اس کو اسنے اندرضم کر لیتے ہیں۔جس کالازمی نتیجہ یہ ہے کہ ہمارے افراد گھتے حاربے ہیں اور ان کے افراد بڑھ رہے ہیں۔جب کہ ہمارافرض ہوتاہے کہ جس کا ذہن بگررہاہے یاذرا بھی خراب ہورہاہے تواس کی اصلاح کی جائے، اس کے اعتراضات کودفع کیاجائے،اس کوجوشبہہ ہے، جوشک ہےاس کودور کیاجائے اور پھراسے حق سے قریب کیاجائے، یہ فریضہ ہم انجام نہیں دے رہے ہیں اوردانستہ ہم اس کو عمل میں نہیں لارہے ہیں اس سے ہمارا، ہماری ملت کا اور ہماری جماعت کا بہت ہی عظیم نقصان ہورہاہے۔

نصاب بنانا پھرنصاب کے مطابق علاو فضلا تیار کرنایہ توبعد کا کام ہے ہمارے گردوپیش کے جورہنے والے ہیں ان کے ذہنول میں جوشکوک وشبہات بیدا ہور ہے ہیں ہم آسانی سے ان سے مل کران کاازالہ کرسکتے ہیں،ان کو اپنے قریب لاسکتے ہیں ہیہ کام تو ہمیں ابھی انجام دیناچاہیے---- دوسری طرف حال

یہ ہے کہ ہمارا ماحول روز بروز بگڑتاجارہاہے اور ابتر ہو تاجارہاہے۔

جلسہ ہماری دعوت کا ایک واحدراستہ رہ گیاتھا،یہ آن کے جلسے کیسے ہورہے ہیں، ان جلسوں میں بڑا اہتمام ہوتاہے،بڑا انتظام ہوتاہے،لاکھوں روپے خرچ کیے جاتے ہیں، ہرطرف سے مجمع اکٹھاکیاجاتاہے لیکن ان جلسوں میں لوگوں کو کیادیاجارہاہے اس کا کوئی ٹھکانا نہیں۔اب ان کا مقصد زیادہ سے زیادہ نعرب لگانا رہ گیاہے۔

یہاں آپ کے سیمینار میں بھی نعرہ لگ گیاجب کہ ہم نے سیمینار میں نعرہ لگتے ہوئے نہیں دیکھا۔ یہ ماحول کی دین ہے۔ ایک گھٹے کی تقریر میں کم از کم سو مرتبہ نعرے لگیں تو تقریر بہت کامیاب ہے، مقرر کیا کہ رہاہے، کیابیان کررہاہے اس سے کوئی غرض نہیں۔ جذباتی کچھ باتیں کہ دیں تواس پر نعرہ لگانا آخ کاآدمی اپنا فرض سمجھتاہے۔ یہ ماحول بن دپاہے اوراس کی وجہ سے جو بھی دعوتی کام ہمارے آٹیجوں سے ہوسکتا تھاوہ بھی ختم ہوگیا۔ جب کہ ان جلسوں کی اصلاح کی جاسکتی ہے۔ ہم جوجلسہ منعقد کریں اس کے لیے افراد جہلے سے متعین کریں کہ کن لوگوں کو دعوت دیناہے اوران کے لیے موضوع بھی متعین کریں جو متعین کریں کہ کس موضوع پر آپ کوخطاب کرناہے اوران کے لیے موضوع بھی متعین کریں جو اپنے موضوع کی بوری تیاری کرکے آئیں اور سامعین کو کچھ دے کرجائیں۔ جو بھی آپ کے ماحول کی ضرورت کا موضوع ہواس کو منتخب سیجے اور اس کے مطابق آپ کے ماحول کی ضرورت کا موضوع ہواس کو منتخب سیجے اور اس کے مطابق افراد کو بلائے چاہے نعرہ لگانے والے کم ہی رہیں یا نعرہ لگانے کی ضرورت ہی

لیکن آج خودہمارے علماکا،ہمارے فارغین کامزاج بگڑدیاہے جب تک کوئی جذباتی تقریر کرنے والاجس کی تقریر میں باربار نعرہ کے(ایساکوئی) نہیں آئے گاتو جلسہ ہی نہ ہوگا۔ یہ سب مزاج بن دیاہے۔آدھی رات تک تومشاعرہ ہوتا

ہے اور مشاعرہ میں بھی شاعر کیا پڑھ رہاہے اس کے اشعار میں کون سی بات اچھی ہے، کون سی برک فئی غور کرنے والا نہیں،واہ واہ کرنا،انعام دینا، پیسے لٹانا پہ آج کاماحول بن حیاہے اور علماس پر توجہ نہیں دیتے۔

جوجلسے خاص علماکی نگرانی میں، ان کی سرپرسی میں، ان کی تگ ودوسے منعقد ہوتے ہیںان جلسول میں بھی یہ حال ہے کہ دیر تک نظمیں پڑھائی جاتی ہیں، نذرانے دیے جاتے ہیں، انعام دیے جاتے ہیں اور پھر مقرر کی باری اُس وقت آتی ہے جب کہ کوئی سننے کے لیے تیار نہیں ہے، اگر کوئی مقرر شعلہ بار فسم کا آگیا تووہ اپنی تقریر کرلے گیا اور اگر سنجیدہ بولنے والا آیا تب تواس کی ناکامی رکھی ہوئی ہے۔ اگر ہم آج جلسول کی اصلاح کریں توان کے ذریعہ ہماراجو دعوتی کام ہوسکتاہے وہ کم از کم انجام پائے۔

اورجو دعوتی کام دعوت اسلامی، سنی دعوت اسلامی کے ذریعہ ہورہاہے یہ بھی کم اہمیت کا حامل نہیں ہے کیوں کہ جو افراداہل سنت سے دور ہیں یاوہ لپرے طور سے واقف نہیں ہیں یہ افھیں عقیدے سے بھی واقف کراتے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ نماز اور فیرسے بھی قریب کرتے ہیں، اخلاق اور شاکتگی سے بھی آراستہ کرتے ہیں تو ان کو بھی کام پرلگانا اوراگران کے اندر کوئی خامی پائی جارہی ہے تواس کودور کرنا آج کے علماکی ذمہ داری ہے۔ میں یہ نہیں کہتاکہ خواہ مخواہ خامی نکالی ہی جائے اور جو چیز جائز کے دائرے میں آتی ہے اسے ناجائز بنانے خامی نکالی ہی جائے لیکن جو ایک عظیم کام سنیت کی تبلیغ کا جمل کی تبلیغ کاان کے ذریعہ ہورہاہے اس پرقدغن لگانایاس کوروکنااوران کی ٹائگ کیگر کھینچنا ہے کسی طرح دائش مندی نہیں ہے۔

آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ تبلیغی جماعت بہت سوچ سمجھ کرمیدان میں اتاری گئی کہ نمازاور کلمہ کے نام میں ایسی شش ہے کہ ان کے نام پر ہر کلمہ

پڑھنے والا اس کی طرف ماکل ہوجائے گا اور اس نام پر ہماری دعوت کو قبول کرنے گا، ہمارے پاس آنا جاناشروع کردے گااور جب ہمارے ماحول میں آئے گاتوہم جیساچاہیں گے اس کو ڈھال لیں گے۔ اس کاجواب ہمارے پاس تقریبًا پچاس سال تک نہیں تھاجس کی وجہ سے ہماری آبادیوں کا بڑا حصہ ان کے ہاتھ میں چلاگیا۔

پھراس کے بعد ہمارے یہاں دعوت اسلامی پیداہوئی ادراس نے اپنے طرز پر کام کرناشروع کیا اور بہت سے لوگ جو محض عمل کی رغبت کی وجہ سے تبلیغی جماعت کے ساتھ ہوگئے تھے انھوں نے ان کے ساتھ جاناچھوڑدیااور دعوت اسلامی کے ساتھ ہوگئے، کم از کم وہ توگراہی سے بیجے۔

جب تبلیغی جماعت والوں نے کام کرناشروع کیا تو ان کے جاہلوں نے یہ بھی کہناشروع کیاکہ تبلیغی جماعت کے پیچھے چلنے میں ہمیں وہ باتیں معلوم ہوئیں جوہمیں بڑے بڑے علماکی درس گاہوں میں نہیں ملیں،ہم تووہ باتیں جانتے ہیں جو علمی درس گاہ والے بھی نہیں جانتے لیکن ان کے علمانے اس طعنے کو برداشت کیااور برملا کہاکہ اگرچہ وہ ہمیں حقیر شبجھتے ہیں لیکن وہ جو کام کررہے ہیں وہ ہم سے نہیں ہوسکتا۔

وہ گھر گھر پہنچ کرہماری دعوت پہنچارہے ہیں ہماری جماعت سے جوڑرہے ہیں ہم تودرس گاہوں میں بیٹھے ہیں ہم سے سے کام نہیں ہوگا۔اس لیے انھوں نین ہم تودرس گاہوں میں بیٹھے ہیں ہم سے سے کام نہیں ہوگا۔اس لیے انھوں نے ان کی تائیدکی اور آج وہ بڑی بڑی آبادیوں میں اپناکام کررہے ہیں۔

پھر ہمارے اندر آپی اختلافات اور ایک دوسرے سے حسداور منافرت کا جذبہ اتنابڑھا ہواہے کہ اچھے کام کو بھی برابنانے کی کوشش میں لگ جاتے ہیں، چاہیے یہ کہ جہال تک ہوسکے جو کام اچھا ہورہاہے اسے ہونے دیں اور جو خرابی ہمارے جلسوں میں پیدا ہو چکی اس کو دور کرنے کی کوشش کریں۔

موضوع دعوت باقاعدہ نصاب میں ایک سجیکٹ کے طور پر شامل ہوسکتا ہے مگراس کے شامل ہونے میں دیر گئے گئ توفی الحال کم ازکم ہم ترغیب تودے سکتے ہیں، اپنے طلبہ کو تو بتاسکتے ہیں کہ تمھاری ذمہ داری ہے کہ مدرسہ کے آس پاس اور قرب وجوار کی بستیوں میں جاکر کچھ بتانے سمجھانے کاکام کرو،طلبہ کواس طرح کے مضامین بتائے جائیں،سکھائے جائیں،کتابوں کی رہ نمائی کردی جائے یاتقریر کے ذریعہ ہی بتادیاجائے۔خودمدرسین اس کے لیے تیار ہوں اور جیسا کہ آج یہ رائیں آئی ہیں کہ درس قرآن، درس حدیث کاسلسلہ جاری کیا جائے تومدرسین اس پر عمل کر سکتے ہیں۔الغرض فوری طور پر کوئی کام بغیر بڑے اقدام کے ہوسکتا ہے تو ہمیں یہ کر لیناچا ہیے اور اسے بڑھانے، پھیلانے کی کوشش بھی کرنی چاہیے،ہمہ گیرواحول بنے میں ذریا دیر گئے گی۔

آپ حضرات مبارک باد کے ستحق ہیں کہ آپ نے اس راہ میں پیش قدمی کی اور کم از کم اس طور پر سوچنے سمجھنے کی دعوت دی ان شاء اللہ عزوجل اس کا ثمرہ اور نتیجہ حاصل ہوگا اور فائدہ سب کو ملے گا۔

میں سمجھتاہوں کہ جو مقالات آئےہیں اور جوخلاصہ تیار ہوا وہ شائع ہوگا اور آپ تک پہنچے گابھی لیکن ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم اپنی تطہیر کریں، اپنے دل ودماغ کو صالح ونیک بنائیں، اپنی ذمہ داریوں کا حساس کریں اور اپنے احباب اور دوستوں میں جو بھی تدریس کی لائن سے وابستہ ہیں آخیں بھی احساس دلائیں، ان کو ایمان کا واسطہ دیں کہ آپ سے جوذمہ داری وابستہ ہے اسے آپ اداکرنے کی کوشش کریں۔ اگر آپ تدریس کی لائن سے وابستہ ہیں تواس کو ایک فریضہ کے طور پر دیانت داری اور امانت داری کے ساتھ انجام دیں تو آگی نسل فریضہ کے طور پر دیانت داری اور امانت داری کے ساتھ انجام دیں تو آگی نسل اجھی اور بہتر پیدا ہوسکتی ہے اور آج آپ کی لا پر واہی دوسروں کے اندر بھی لا پر واہی منتقل کرتی رہے گی اور بہ نسلاً بعد نسلِ بڑھتی رہے گی اس لیے اپنی اصلاح کرنا،

نواے دل اپنے ماحول کی اصلاح کرنا، اپنے طلبہ کی اصلاح کرنافوری طور پرہم سب کی ذمہ داری ہے اور جو بھی مزید خونی ہمارے نصاب میں،ہمارے ماحول میں ہوسکتی ہے وار جو بھی مزید خونی ہمارے نصاب میں،ہمارے ماحول میں ہوسکتی ہے یقیباًہم اس کے اوپر سنجیدگی سے غور کرتے رہیں اوراس کے لیے دل سے آمادہ ہوں تو بہت کچھ انقلاب بیداہو سکتاہے۔ ربّ قدیرہم سب کو توفیق خیرسے

#### خطره صدارت

بموقع امام عظم ابوحنیفه سیمینارو کانفرنس، بمقام باره دری، قیصرباغ، کهنو منعقده :اار جمادی الاولی ۱۲۳۴هه/۲۲۷مارچ ۱۴۰۳ء، روزیک شنبه زیرا بهتمام :اراکین دارالعلوم امام احمد رضا، رنگ روڈ، کلیان پور، پچھم کھنو

\_\_\_\_\_

جن حضرات نے اس کا نفرنس اور سیمینار کا انعقا کیا ہے انھوں نے اپنی محسن شناسی کا نبوت پیش کیا ہے۔ دارالعلوم حنفیہ امام احمدرضا کے ارکان اور جملہ معاونین ہماری طرف سے شکر ہے کے بھی مستحق ہیں اور مبارک باد کے بھی حق دارہیں، کہ انھوں نے ہم تمام افراد کے اوپر جوذمہ داری عائد ہوتی تھی کہ اپنے عظیم محسن سے لوگوں کوروشناس کرائیں، ان کی خدمات کو پہنچنوائیں اوران کے مرتبہ ومقام سے آشاکرائیں، اس ذمہ داری کو اداکر نے کی ان حضرات نے بیل پیدائی۔فجز احدالہ خیر الجزاء.

امام عظم کااحسان ایک تو ان لوگوں پرہے جو ان کے مذہب کی،ان کے مسلک کی تقلید کرتے ہیں، اپنی نمازیں،اپنے روزے، اپنی زکات،اپنے جج اور دیگر معاملات،عبادات سجی کامول کو ان کے بیان کردہ اوراستخراج کردہ احکام کی روشنی میں اداکرتے ہیں۔

یہ تمام حضرات تو بدیمی طور پر،واضح طور پرامام عظم و اللَّاقِیُّ کے احسان

تلے دیے ہوئے ہیں کہ ان کی زندگی کا ہر فعل ان ہی کے استخراج کردہ قوانین اور ان کے بیان کردہ احکام ومسائل کی روشنی میں ہواکر تاہے۔

اس کے ساتھ ساتھ میں یہ بھی عرض کردوں کہ آج چوں کہ مسائل اور کتابیں ہمارے سامنے کھلی ہوئی رکھی ہیں،ان کو دریافت کرکے،ان کا مطالعہ کرکے ہم آسانی سے مسائل جان لیتے ہیں اوران پر عمل کرنے لگتے ہیں،لیکن ابتدا میں یہ حال نہ تھا، بڑے بڑے محدثین کومسائل بتانے میں سخت دشواری ہوتی تھی۔یہ بہت ہی عظیم علم ہے اور جھول نے ان احکام کا سخراج کیاہے ان کے لیے بہت ہی عظیم اجرہے، پہلے آپ علم شرعی ہی کو جانیں کہ کسی دینی شرعی مسئلہ کا دریافت کرلیناکتنی اہمیت رکھتا ہے۔

میں نے اپنے بچپن میں حضرت مخدوم سمنانی سلطان سیداشرف جہال گیر وطرفت مخدوم سمنانی سلطان سیداشرف جہال گیر وطرفتی کا میں کہ ''ایک دینی مسکلہ کامعلوم کرلینا ہزار رکعت نفل نماز پڑھنے سے افضل ہے''۔

انھوں نے یہ بھی فرمایاکہ 'آرکسی شخص کو معلوم ہوجائےکہ میری زندگی کا صرف ایک ہفتہ باتی رہ گیاہے تواس کو دینی مسائل سیکھنے میں صرف کرنا چاہیے "۔

میں ان کے اس ارشاد کو بہت ہی اہم سمجھتاتھا اور اس پر تھین رکھتاتھا،بعد میں جب شعور کازمانہ آگیا تو میں نے اس پر مزید غور کیا کہ حضرت مخدوم سمنانی رشانگیائی کے اس ارشاد کا ماخذ کو ئی حدیث ہونی چاہیے، اس اس لیے کہ کسی ولی کایہ منصب نہیں ہے کہ وہ کسی عمل کے بارے میں یہ بتادے کہ اس عمل پر اتنامقررہ ثواب ملے گا۔

کسی کارخیر کے بارے میں کہاجاسکتاہےکہ اس پر تواب ملے گا،اللہ تعالی اجر دے گا، یہ کام نفع بخش ہے، تہہارے لیے مفید ہے، ہمارے لیے مفید ہے،اتناکہا جاسکتاہے،لیکن مقرر کرکے بتادیناکہ 'ایک دینی مسکلہ کوجان لینا ہزار

نواے دل رکعت نفل نماز پڑھنے سے افضل ہے "یہ بغیر حدیث نبوی کے نہیں ہو سکتا ہے، الآخرمیں نے اس کی تلاش کی توحدیث کی ایک کتاب جامع الاحادیث ہے "کنزالعمال"جو اصل میں امام سیوطی کی ہےاور امام علی متقی برمان بوری نے اس کو ابواب کی ترتیب پر مرتب کیا،اس میں یہ حدیث ملی کہ سرکار کا ارشاد ہے ''ایک دبنی شرعی مسّله کا معلوم کرناہزارر کعت نفل نماز پڑھنے سے نُضل ہے''۔ اوربير حديث توبهت بي معروف ومشهور بے كه فقيه و احد أشد على الشیطان من ألف عابد. (۱) شیطان کے اوپرایک فقیہ ہزارعبادت گزاروں سے بڑھ کرسخت ہے۔

اورظاہرہے کہ جب کسی شخص کومعلوم ہوجائے کہ میری زندگی كاصرف ايك هفته ره گياہے، توايك هفته اگرچوبيس گھنٹے عبادت ہى ميں گزار دے توکتنے نوافل پڑھ سکے گا،کتنی رکعتیں پڑھ سکے گا، لیکن ایک ہفتہ کےاندر سیٹروں مسائل توسیکھ ہی سکتاہے اور زمادہ کوشش کرنے تو ہزاروں تک سیکھ سکتاہے اورایک مسکلہ کاسکھنااس کے لیے ہزاررکعت نفل نماز پڑھنے سے افضل ہوگا، اگر کسی نے دن رات میں دس مسائل سیکھے تواسے دس ہزارر کعت کا ثواب ملے گا، لیکن اگر ۲۴ رکھنٹے نفل پڑھے تودس ہزاررکعت نہیں پڑھ سکتا،اس لحاظ سے انھوں نے یہ تلقین فرمائی کہ اگر ایک شخص کو معلوم ہوجائے کہ اس کی زندگی کاصرف ایک ہفتہ رہ گیاہے تواسے دینی مسائل کے سیکھنے میں صَرف كرناجايي\_

آج ہمارے بوڑھوں کاکیاحال ہے،اب وہ سیصناکچھ نہیں جاہتے، سوچتے ہیں: بس اب توقبر میں جاناہے، صرف نوافل ہی میں لگے رہیں توزیادہ فائدہ ہے، مزید مسائل سیکھنے اور سمجھنے کی ضرورت نہیں، لیکن حضرت مخدوم سمنانی کے

<sup>(&#</sup>x27;)سنن ابن ماجه، بالفضل العلما، جا، ص ۸۱

نواے دل اور نواے دل ہوتا ہے کہ دینی اور شنی میں جواحادیث کریمہ سے ماخوذ ہے یہ معلوم ہوتا ہے کہ دینی مسائل کاسکھنا اس وقت بھی اہم ہے اور جن مسائل کا استخراج ان ائمهُرام نے کیاہے،ان پرائمہ کا اجرکتناظیم ہوگا، اس کے لیے ایک واقعہ پیش کرتاہوں۔ ایک بار حضرت امام محمد ڈرانٹنے کیٹیے جو امام محمد بن ادریس شافعی ڈرانٹیک کیٹیے کے شیخ اوراستاذ بھی تھے،امام شافعی کے یہال مہمان ہوئے تورات کا کھانا کھانے اور نماز پڑھنے کے بعدامام محمد ڈالٹیکاٹی ہستر پرلیٹ گئے، امام شافعی ڈالٹیکاٹی کھ در لیٹنے کے بعد اٹھے اور نوافل شروع کردیے اور تقریباً شیح تک نفل نمازیں پڑھتے رہے۔ المام محمد والتفائلية نے اٹھ كركے دوركعت نماز بھى نہيں پڑھى اور جب فجركى اذان ہوئی توسدھے نماز پڑھنے کے لیے صلی پر پہنچ گئے۔امام شافعی کوغصہ آیا، امام محمدے کہا:ایک توآب رات بھر سوتے رہے، کچھ بھی نوافل نہیں ادا کیے اور دوسرے یہ کہ صبح اٹھنے کے بعدوضو بھی نہیں کیااور نماز پڑھنے کے لیے کھڑے ہوگئے، توامام محمدنے فرمایا:تم کی مجھتے ہوکہ میں رات بھر سوتارہا،میں نے آج کی رات سومسائل قرآن وحدثیث سےاخذ کے ہیں اور جان لوکہ تم جورات بھر نمازیں پڑھتے رہے اس کا ثواب اور فائدہ صرف تمہاری ذات کو چہنچے گا اور میں نے جوسو مسائل کااستخراج کیاہے اس کا فائدہ بوری امتِ مسلمہ کوقیامت تک ملتا رہے گا۔

رہ گیاکہ میں لیٹاہواکیوں تھا؟اس کی وجہ بہ ہے کہ لیٹ کرغورکرنے، سمجھنے اوراخذ کرنے میں مجھ کوآسانی ہوتی ہے،اس لیے میں لیٹ کرغور کر تارہااور مسائل کا استخراج کرتارہا،تویہ ان ائمهٔ کرام کے استخراج مسائل کا فائدہ اوراس کا ثمرہ

اسی سے اجر کابھی اندازہ کیا جاسکتاہے کہ رہتی دنیاتک کے لوگوں کو دینی علم وعمل کاجوافادہ ہوااس کا صلبہ کتنا طلیم ہوگا۔

نواے دل امام عظم وَثَالِثَقَالُ نے جو مسائل استخراج کیے ان کے دور کے بڑے بڑے عابد اورزاہدعلماے کرام اس کا اعتراف کرتے تھے۔

حضرت شدّادبن حکیم جو امام عظم وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مَا الرَّدول سے روایت کرتے ہیں،ان کی عمادت کا حال یہ تھاکہ ساٹھ سال تک وہ رات کو سوئے ا نہیں،ظہر کے وقت وضوکرتے اور پھراس کے بعد دوسری ظہرکے وقت دوسرا وضو كرتے تھے، ليكن وہ امام عظم رَني اللَّهُ عَلَيْكُ مدح ميں فرماتے ہيں:

"لو لا مامن الله عليناباً بي حنيفة وأصحابه حيث شيّعوا العلم وشرحوا له لم نكن ندري مانختار منه و مانأخذبه" ـ <sup>(ا)</sup>

لینی اللہ تعالی نے امام عظم ابو حنیفہ اور ان کے شاگردوں کے ذریعہ ہم یر احسان نه فرماماهو تاتوجم کو کچھ پیته نہیں جلتاکہ ہم کو ن سامسکلہ اخذکریں،کس یرعمل کریں اور کس پرعمل نہ کریں،لیکن انھوں نے مسائل کو فکال کرہمارے سامنے واضح کردیاہے اور ہمارے لیے علم کاحاصل کرنا نہایت آسان ہوگیاہے۔ حضرت ابن سُری ایک بزرگ عالم ہیں ان کے زمانے میں کسی نے ان کے سامنے امام عظم پر کچھ کلام کیا، کچھ تنقید کی، انھوں نے فرماما:اے شخص!خاموش رہ،تم کومعلوم نہیں ہے کہ تین بے چارمسائل وہ ہیں جو امام اعظم اور ان کےاصحاب کے لیے مسلم نہیں لیعنی پیچیٹر فی صدمسائل وہ ہیں جن میں وہ منفردہیں اوراس کا علم ان ہی کے پاس ہے،باقی ایک بٹے حار (پیچیس فی صد) جو بچناہے وہ بھی تم لوگوں کے لیے مسلم نہیں ہے،اس میں وہ بھی تمہارے شریک ہیں۔

کہا:کسے ؟انھوں نے بان کیا کہ دیکھو،سوال نصف علم ہے،امام عظم ابو حنیفہ نے اوران کے شاگردوں نے سوالات وضع کے ، یہ صورت در پیش ہوتوکیا حکم

<sup>(1)</sup>مناقب الامام الأعظم أبي حنيفه للامام الموفق بن احمد المكي ت ٥٦٨ه ه ٣٣٠٠ طبع سوم ۱۴۳۷هه/۱۵/۶۶- طلبهٔ جامعها شرفیه، مبارک بور

روسان ہوگا، یہ صورت در پیش ہوتوکیا علم ہوگا، یہ صورت در پیش ہوتوکیا علم ہوگا؟

یہ سارے سوالات ان لوگوں نے بنائے، وضع کیے اورسوال نصف علم کی حیثیت رکھتاہے، اس لیے آدھاعلم توان کے لیے مسلم ہوگیا۔اب رہ گیا جواب، توجواب جو انھوں نے دیے ہیں بعض کو کہتے ہوکہ خطاہے اور بعض کو کہتے ہوکہ صواب ہے۔اب مان لوکہ دونوں برابر برابر ہیں تونصف جو بچایہ بھی ان کے لیے مسلم ہوگیا، کہ انھوں نے جو جوابات دیے ان کے نصف کے بارے میں تم لوگ مسلم ہوگیا، کہ انھوں نے جو جوابات دیے ان کے نصف کے بارے میں تم لوگ مسلم ہوگیا۔

باقی ایک بے چارجو کہتے ہو کہ اس میں وہ خطاپر ہیں تواس میں وہ بحث کرنے کے لیے تیار ہیں اوراس میں بہت سی چیزوں کو وہ ثابت کردیں گے کہ وہی حق پر ہیں، تم حق پر نہیں ہو، تو کم از کم تین بے چارعلم تو ان کے لیے مسلم ہے جس میں ان کا کوئی شریک نہیں ہے۔

اس کے علاوہ اور بھی انھول نے بتایاکہ امام عظم ابو حنیفہ نے کتاب الفرائض کو وضع کیااوراس کو لکھا،اوراس کے بارے میں حدیث شریف میں آیاہے کہ

"تعلَّمواالفرائض وعلموهافانهانصف العلم". (١)

لینی فرائض سیکھواور سیکھاؤ، اس لیے کہ وہ تمہارے دین سے ہے اور نصف علم ہے۔ یعنی ترکہ وغیرہ کے مسائل جو بعد موت سے تعلق رکھتے ہیں اس کوحدیث میں نصف علم فرمایا گیاہے اور بھی وجہیں بیان فرمائیں جن کی روسے امام عظم کا تفرد، ان کی انفرادیت اور پوری امت پر ان کا احسان ثابت ہوتا ہے۔ (۲) اور خودامام شافعی و اسلامی کے ارشاد فرمایا ہے: "جوعلم فقہ میں تجرحاصل کرناچا ہتا ہووہ امام عظم کے تلامذہ کی کتابیں دیکھ "۔اورانھوں نے فرمایا: "الناس

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه بإب الحث على تعليم الفرائض ج،٢،ص٨٠٥

<sup>(</sup>٢) مناقب الامام للموفق ص٢ الهطبع سوم ١٣٣٦ ١١هـ اشاعت طلبهُ جامعه اشرفيه ، مبارك بور

کلهم فی الفقه عیال أبی حنیفة " (ا) که تمام کے تمام لوگ فقه میں ابوحنیفه کے عیال ہیں۔ یعنی اس فن میں ابہی کے سہارے زندگی گزار نے والے ہیں اور جیسا که ایکی محب گرامی مولانا فروغ احماظمی نے امام عظم کے تلامذہ کی شان بیان کی که بیشتر تلامذہ یہاں تک که امام بخاری کے شیوخ اوران کے شیوخ ایسے ہیں جو امام عظم رُمُّ اللّٰ اللّٰہ تم اللّٰہ تلمذہ ہیں۔

ان میں سے حضرت عبدالرحمان بن مہدی بھی ہیں جن کے بارے میں حضرت علی بن المدنی جن کی شان ہے ہے کہ امام بخاری ان کے بارے میں فرماتے ہیں: "مااستصغرت نفسی عندأحد إلا عند علی بن المدینی ".کہ میں نے کسی کے سامنے اپنے کو چھوٹانہیں سمجھاسواے علی بن المدینی کے ،یہ امام بخاری کے شیخ اور استاذرامام علی بن المدینی) عبدالرحمان بن مہدی کو ثقہ، ثبت،امام بیان کرتے ہیں۔

وہ (حضرت عبدالرحمان بن مہدی) فرماتے ہیں کہ میں حدیثیں نقل کیاکرتا تھا، لکھا کرتا تھاتو میں نے دیکھاکہ حضرت سفیان توری امیرالمونمنین فی العلما ہیں اور حضرت سفیان بن عُیینہ (یہ ان کے بعد کے تھے) یہ امین العلماہیں اور حضرت شعبہ ابن الحجاج حدیث کی کسوٹی ہیں یعنی وہ حدیثوں کو پرکھ کرکے بیان کردیتے ہیں کہ کس میں کیاشقم ہے اور کس میں شقم نہیں ہے۔

اور حضرت عبداللہ بن مبارک یہ صرّاف الحدیث لیمی حدیث کے پر کھنے والے اس کے صیر فی ہیں اور کیل بن سعد کو بیان کیا کہ یہ علما کے قاضی ہیں اور ابوحنیفہ یہ علما کے قاضی القضاۃ ہیں اور اس کے بعد فرمایا: "من قال لك سوى ذلك فار مه فی كناسة بنی سلیم". اس کے علاوہ اگر کوئی کچھ تم سے بیان کرتاہے تو تم بن سلیم کے گھورے پر لے جاکراس کو ڈال دو۔(۲)

<sup>(</sup>۱) مناقب الامام للموفق ص ۲۰ سطیع سوم ۱۳۳۹ هه-اشاعت طلبهٔ جامعه اشرفیه، مبارک پور (۲) مناقب الامام الاعظم للموفق ص ۱۳۱۸ اشاعت طلبهٔ جامعه اشرفیه، مبارک پور

نواے دل توبہ شان انھوں نے امام عظم کی بیان کی کہ یہ علماکے قاضی القضاۃ ہیں، حضرت شعبہ بن الحجاج کو (جن کی وفات ۱۲۰ھ میں ہے، امام عظم کی وفات •4اھ میں ہوئی) خبر دی گئی کہ حضرت امام عظم کا وصال ہو گیاتوانھوں نے إنالله وإناإليه راجعون يراصاور اس كے بعديد فرمايا: "لقدطفيع عن أهل الكوفة ضوءنور العلم". كم كوفه سي نورعلم كي روشي جاتي ربي - أما إنهم لایہ ون مثله أبدایه تمهمیٰ بھی ان کی نظیراوران کی مثال نہ دیکھ سکیس گے۔(' یہ حضرت شعبہ بن الحجاج امام بخاری کے شیوخ الشیوخ میں سے ہیں۔اگر مام عظم ہی کی حیثیت اوران کی شخصیت مجروح ہے تو بخاری شریف کا کوئی اعتبار نہیں رہ حائے گا،اس لیے کہ ایسے لوگوں سے روایات اس میں بھری ہوئی ہیں جھوں نے امام عظم کو ایناامام تسلیم کیا، ایناامیر تسلیم کیا، اینا قاضی اور قاضی القضاۃ تسلیم کیا،افقہ تسلیم کیا اوردین کے بارے میں ان کاعظیم احسان

یں۔ امام عظم کی شخصیت اگر مجروح ہوتی ہے تو ان کوامام وپیشوا ماننے والے، قاضى القضاة كى حيثيت دين والے معتبر نہيں رہ جائيں گے،اس ليآج جو لوگ امام عظم کی شخصیت کو نشانهٔ طعن بناتے ہیں ان کواس بات پر نظر رکھنا چاہیے کہ پھر حدیث کا بوراسرمایہ قابل اعتبار نہیں رہ جائے گااورجس حدیث حدیث کی رئٹ لگاتے ہیں اورجس کو ایناسب کچھ سمجھتے ہیں اور اس میں سب سے اصح جس کتاب کومانتے ہیں وہ ہے صحیح بخاری،اس کی بھی حیثیت مجروح ہوجائے گی،کہ ایسے لوگوں سے یہ بھری پڑی ہے جھوں نےایک ایسے تخص کوجو مجروح تھاامام و پیشوا اور نہ معلوم کیاکیاالقاب دیے ہیں۔

امام عظم كالحسان عقائدكے باب ميں آب ديكھيں توامام عظم نےاس وقت

(')اخياراني حنيفة واصحابه، ص٠٨

ایک مرتبہ کچھ خوارج گروہ لے کرکے آئے،وہ امام عظم سے بحث کرناچاہتے تھے۔مسلہ یہ رکھا کہ آپ حضرت علی رِنائِنَا کُلُوکیسے حق پر مانے ہیں جب کہ انھوں نے حکم کو قبول کیااور إن الحکم إلائله حکم توصرف اللہ کا اور حضرت علی توغیراللہ کو حکم مان کرمشرک ہوگئے۔

یہ لوگ (وہابیہ) بھی استدلال اسی قشم کی آیتوں سے کرتے ہیں مثلاً جن میں یہ آیا ہے کہ علم غیب صرف اللہ کے لیے ہے تو کہتے ہیں:غیراللہ کے لیے کوئی علم غیب مانتا ہے تووہ مشرک ہے، بالکل خوارج کے طرز پران کا بھی استدلال ہے۔

خوارج نے امام عظم سے کہاکہ حضرت علی توغیراللہ کو حکم مان کرکے مشرک ہوگئے،آپ کیسے ان کوام اور پیشواتسلیم کرتے ہیں؟ توامام عظم نے فرمایا کہ تم لوگ اگر مجھے قتل کرنے کے لیے آئے ہوتوتم لوگ زیادہ ہو میں تنہاکیاکروں گا، اوراگر بحث کرناچاہتے ہوتو میں بحث کرسکتا ہوں۔وہ بولے :ہم بھی بحث ہی کرناچاہتے ہیں،قتل کرنے کاارادہ نہیں ہے۔تو امام عظم نے فرمایاکہ بحث اگر کمبی ہوئی، معاملہ کسی نتیجہ تک نہیں پہنچاتو کیسے فیصلہ ہوگا، کوئی درمیان میں فیصل ہوئی، معاملہ کسی نتیجہ تک نہیں کوفیصل بناؤ،کہ اگر ہماری تمھاری بحث کمبی ہوگئ تو اس کا قول فیصل ہوگا۔

انھوں نے کہا: بہت ٹھیک ہے، یہ شخص جوہے، ہماراتھم اور فیصل ہوگا، اس کی بات ہماری بات ہوگی۔ امام عظم نے کہا: اس کو مانتے ہو؟ اس کا انکار تمھارا افرار ہوگا؟ کہا: ہال ہم بالکل اس کومانتے ہیں۔ انکار ہوگا اور اس کا افرار تمھارا افرار ہوگا؟ کہا: ہال ہم بالکل اس کومانے ہیں۔ امام عظم ابوحنیفہ رِخلافی نے فرمایا: یہی کام توحضرت علی جُوٹا فی کیا تھا جو آج

نواے دل تم نے کیاہے۔اس پر خوارج سب اٹھ کرچلے گئے۔امام عظم کو ایسے واقعات بہت پیش آتے تھے۔اس طریقے سے فتنوں کوانھوں نے سر کردیا۔

ایک شخص(شاہ روم)نے جس کو علماہے کرام'ڈکلب روم"لکھتے ہیں، اپنا ایکجی بھیجااور یہ کہاکہ تم مسلمانوں کے علماسے تین مسئلے دریافت کرنا،اگران کا جواب دست یاب ہوجائے توبیہ سارامال تم ان کے اوپر صرف کردینا اور جواب نہ دربافت ہوتو مسلمانوں سے خراج وصول کرنا۔

وہ شخص آما اوراس نے علاسے تین مسائل کےبارے میں نوچھا،ایک میہ کہ اللہ سے پہلے کیاتھا؟ دوسرایہ کہ اللہ کس جہت میں ہے،کس سمت میں ہے؟ اور تیسرایه که الله کیاکررہاہے؟---علمانےاینے طور پرجواب دیالیکن وہ خاموش نہیں ہوا، بحث کر تارہاتوامام عظم جواس وقت کم سن تھے انھوں نے اپنے والد سے احازت طلب کی کہ مجھے احازت دیجے کہ میں اس عیسائی کو جواب دوں تو انھوں نے احازت نہیں دی، پھر انھوں نے خلیفۃ المسلمین سے احازت طلب کی کہ آپ احازت دیجے کہ میں اس سے بحث کروں، خلیفہ نےاحازت دے دی۔ امیرالمونمنین کی احازت کے بعد وہ سامنے آئے اور عیسائی سے کہا: توسائل ہےیا معلم ہے؟

اس نے کہا: میں سائل ہوں۔

انھوں نے کہا: نیجے آؤ، میں جواب دینے والا ہول، میں منبر پرر ہوں گا، تم كو منبرسے ينجے آناہے۔(اس وقت وہ كم سن تھے،نہ ابوحنيفہ تھے،نہ امام اعظم تھے،نعمان بن ثابت تھے۔)

> انھوں نے فرمایا:کہ سوال تیرا کیاہے؟ اس نے کہاکہ، اللہ سے پہلے کیاتھا؟ توانھوں نے فرمایا:گنتی حانتے ہو؟

ہاں!جانتاہوں،ایک،دو،تین،چار،یاچ۔

توفرمایا:ایک سے پہلے کیاہے؟

اس نے کہا:ایک سے پہلے کچھ بھی نہیں۔

توانھوں نے کہا:جب اس واحد مجازی عددی سے پہلے کچھ بھی نہیں ہے تو اس واحد حقیق سے پہلے کیاہوگا،یہ گنتی والا ''ایک''اس سے پہلے کچھ نہیں تو واحد حقیق سے پہلے کیاہوسکتاہے ---وہ لاجواب ہوگیا۔

اس کے بعداس نے دوسراسوال کیا:اللہ کس جہت میں ہے؟

نعمان بن ثابت بہت جواتے ہوتوس جہت میں اس کی روشیٰ ہوتی ہے؟
اس نے کہا بہت جہت میں نہیں ہوتی ہے، ہرسمت اس کی روشیٰ نظر آتی ہے۔
نعمان بن ثابت: یہ نور مجازی، جب اس کے لیے کو ئی جہت نہیں ہے تو
اس نور حقیقی کے لیے کوئی جہت کسے ہوسکتی ہے؟۔۔۔۔۔وہ خاموش ہوگیا۔

اس نے کہا:اچھا!اللہ تعالی معطّل ہے یا کچھ کرتابھی ہے؟

حضرت نے فرمایا: کرتاہے کل یوم هوفی شان ہروقت کسی کام میں ہے۔اوراس وقت یہ کررہاہے کہ تجھ جیسے ملحد کو منبرسے اتارا اور مجھ جیسے مومن موحد کو منبر پر چڑھا یا، تجھ کوذلت دی، مجھ کوعزت دی، اس کاہروقت ایک کام ہوتا ہے۔۔۔۔وہ لاجواب ہوگیا اور جتنا مال لے کرے آیا تھاسب مسلمانوں میں نقیم کردیا اور دے کر حلاگیا۔

یہ واقعہ امام عظم کے بجین کاہے۔بعدمیں توانھوں نے بڑے بڑے ملحدوں اور بدمذہبوں کولاجواب کرکے تمام مسلمانوں کو استخکام بخشا۔

یہ امام عظم ابوصنیفہ وٹی گئے کا وہ احسان ہے جوصرف حفیوں پر نہیں ہے، تمام لوگوں پر نہیں ائمہ کے ماننے والوں پر ہے۔ اور مقلدین ائمہ پر بول بھی ان کا حسان ہے کہ امام عظم کے شاگرد سے امام مالک بن انس وٹی گئے اور امام مالک

نواے دل کے شاگر دخاص تھے امام محمد بن ادریس شافعی خِنْائِقَا اورامام شافعی کے شاگر دھے امام احد بن خنبل وَلاَيْظَةُ جو صاحب مذهب بين بيد تينول مذهب كائمه امام عظم خلاعیہ اطلم خلافیائے سلسلہ تلمذمیں ہیں۔

امام احمد بن حنبل وَمَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ كَ خاص شاكرد حضرت امام محمد بخارى بين اور حضرت امام محمد بخاری کے شاگرد حضرت امام مسلم بن حجاج ہیں اور نیچے بھی آب جوڑتے چلے جائے توسلسلہ ملتاحلاجائے گا، اس طریقے سے جتنے ائمہُ حدیث ہیں بدبالواسطہ امام عظم کے شاگرد ہونے کی حیثیت سے سب کے سب امام عظم

اورامام شافعی رسین شان تو یه تھی که کوفه میں امام عظم ابوحنیفه وَلَيْعَالُهُ کی قبر انور کے پاس پہنچے تو فجر میں قنوت نہ پڑھا۔امام شافعی ڈلٹنے گئے کا مذہب یہ ہے کہ فجر کی نماز میں قنوت پڑھاجائے گا،دوسری رکعت میں رکوع کے بعد ان کے بہال قنوت ہے، لیکن جب امام عظم کی مسجد میں جو ان کی قبر سے متصل ہےاس میں نماز پڑھی تو قنوت نہیں پڑھااور یہ فرمایاکہ ''اس قبر والے سے مجھے حیاآتی ہے کہ میں ان کے سامنے ان کے مذہب کی مخالفت کروں "۔ یہ امام شافعی کی شان کب تھی؟امام اعظم کے وصال کے بعد،امام اعظم کے وصال کے بعد بھی وہ یہ یقین کرتے تھے کہ یہ زندہ ہیں اور جس طریقے سے میراعمل زندگی میں میرے ساتھ دیکھتے،آج بھی دیکھ رہے ہیں، ورنہ ان کاعقیدہ اگر به ہوتاکہ به تو خاک ہوگئے توان کو شرم نہیں آتی کہ میں کیاکررہاہوں۔ به ان اسلاف کاعقیدہ تھاجن کانام لیتے لیتے آج لوگوں کی زبانیں تھک حاتی ہیں اور قلم گس جاتے ہیں، لیکن اِ ن کے برخلاف وہ اسلاف اعتقادیہی رکھتے تھے کہ یہ صالحین امت، یہ اولیائے کاملین جس طرح اپنی حیات میں ادراک وبصیرت رکھتے تھے اسی طرح سے بعدوصال بھی ادراک و بصیرت

واے دل واے دل

ر کھتے ہیں۔

اورامام عظم وَلَيْ عَلَيْكُ كَ قَبِرَكَ بِارِكِ مِين تو يہاں تک ہے کہ جب کسی کو حاجت پیش آتی تھی ان کی مسجد میں دور کعت نماز پڑھتاتھا، ایصال ثواب کرتاتھا، پھررب سے حاجت طلب کرتاتھا اور حاجت بوری ہوتی تھی،اس طرح کاممل امام شافعی وَلَيْنَ عَلَيْكُ سے بھی منقول ہے۔توان ائمہ کایہ معمول رہاہے،اس لحاظ سے بھی تمام امت مسلمہ پران کا احسان عظیم ہے۔

اس کے علاوہ جس زمانے مین ان حضرات نے مسائل کی تدوین کی ہے تو آپ لقین کیجے کہ اسلامی سلطنت کارقبہ بہت بڑھ چھاڑھا، پھیل چھاڑاس کے اندر مسلمین کے ساتھ کفاریجی تھے،سب کے لیے حقوق کیاہوں گے، مسائل کیاہوں گے اس کی تدوین کرنے والے امام عظم ابو حنیفہ ہیں۔اس لحاظ سے معاشرقی، تدنی ہرطرح کے مسائل جمع ہوئے،مسلمانو س کی عبادات ومعاملات کے ساتھ اسلامی سلطنت میں رہنے والے غیر مسلموں کے حقوق ومعاملات بھی واضح کیے گئے اور سلاطین و حکام کوان احکام کاپابندر ہنے کی ہدایت کی گئی۔امام ابویوسف ڈرائٹی کھیے کی کتاب "الخراج" میں ایسے بعض احکام ومعاملات کاذکرہے۔اس وقت سے اب تک اسلامی حکومتوں میں غیر مسلموں کو جوحقوق ملے یقیقاوہ امام عظم اوران کے تلامذہ کی اجتہادی محتوں کا ثمرہ ہیں، ورخہ سلاطین اور امرا کے وہاں تو پچھ بھی ہوسکتا تھا، لیکن جب سلاطین اور امرا کے لیے حدیں مقرر کردی گئیں کہ یہ کردگے تو جائز ہوگا اور یہ کردگے تو ناجائز ہوگا تو اس کے حدیں مقرر کیں اور ہرایک کو اس کا حق اورانصاف دلایا۔

اورآج تک تمام ممالک میں جودستور بے ہیں ان میں امام عظم کی فقہ

نواے دل عالم میں اس سے اخذ کیا گیا ہے ،اس طرح آج کی سے استفادہ کیا گیا ہے اور ہرایک میں اس سے اخذ کیا گیا ہے ،اس طرح آج کی جوبے راہ دنیاہے اس کے سامنے بھی امام اعظم کے وضع کردہ اصول و قوانین ہیں اورآج کی دنیا نے ان سے جہاں تک اخذ کیااس میں وہ فائدے میں ہے۔اس لحاظ سے آج کے لوگوں پر بھی امام اعظم وظائقاتھ کا احسان عظیم ہے مسلمانوں پر بھی اور غيرمسلمول يرتجى\_

اورآج آپ ان کی یاد مناکریقیناتمام لوگوں کی طرف سے ایک عظیم فرض کی ادایگی کررہے ہیں۔اللہ تعالی آپ کو جزائے خیر عطافرمائے اور ہم سب کو توفیق خيرسے نوازے۔ و آخر دعو اناأن الحمدلله رب العلمين.

### اصلاح معاشره

٢٥/رجب ١٩٣٧ه مطابق ٢م مئ ١٩٠٧ء (شب معراج) مقام: شهيد نگر، مبارك بور

-----

مجھے توصرف بیٹھنے کی ہی دعوت تھی ۔۔۔۔آنے کے بعد تھم ہوگیا کچھ کہنے کا۔ جلسے ہوتے رہتی ہیں۔ یہ محفلیں جمعی ہوتی رہتی ہیں۔ یہ محفلیں خیروبرکت کے لیے ہوتی ہیں یقیباً رسول اللہ ﷺ صحابۂ کرام کاذکراور اولیاوصالحین کاذکرباعث خیروبرکت ہے اور یہ جاری رہناچا ہیے اور مسلمانوں کا حضور سرور کائنات ﷺ سے ایمانی رشتہ وابستہ ہے تو اس کا تقاضا یہ ہے کہ ان کے ذکر کی محفلیں منعقد کرتے رہیں۔

اس کے علاوہ بڑے اہتمام سے اجلاس منعقد ہوتے ہیں لیکن ان جلسوں سے ضرور ہم کو کچھ سبق ملنا چاہیے اور جلسے میں شریک ہونے والوں کو کچھ سبق ملنا چاہیے اور جلسے میں شریک ہونے والوں کو کچھ سبق دیناچاہیے لیکن جو فائدہ ان جلسوں کا ہونا چاہیے وہ فائدہ حاصل نہیں ہوپاتا۔ رات بھر جلسے یوں ہی ختم ہوجاتے ہیں اورسامعین کو دینی، علمی اور عقیدے کے لحاظ سے جو پیغام ملنا چاہیے وہ نہیں ملتا اور سننے والے بھی یہ فکر لے کرنہیں آتے کہ اس جلسے میں ہم کو اپنی زندگی کی، اپنا المال کی اور اپنے عقائد کی اصلاح کرنی ہے اور ہم کو اپنی زندگی کے اندر کوئی انقلاب پیدا کرناہے، بس ایک تفریح کے طور پرآگئے اور شرکت کرکے چلے گئے اور زیادہ تر تو نغمہ و ترنم کی طرف توجہ ہوتی ہے کہ کس کا نغمہ و ترنم اچھاہے اس کے شیدار ہے ہیں اور طرح طرح سے اپنی شیدائیت کا اظہار کرتے ہیں لیکن ان جلسوں کا مقصد یہ نہیں ہے کہ کچھ درہم نے یہاں وقت گزارا، آئے اور چلے گئے بلکہ ان جلسوں کا مقصد یہ نہیں ہے کہ کچھ درہم نے یہاں وقت گزارا، آئے اور چلے گئے بلکہ ان جلسوں کا مقصد یہ ہونا چاہیے کہ ہم اپنے اعمال کو اپنے عقائد کو سنوار یں ترقی جلسوں کا مقصد یہ ہونا چاہیے کہ ہم اپنے اعمال کو اپنے عقائد کو سنوار یں ترقی جلسوں کا مقصد یہ ہونا چاہیے کہ ہم اپنے اعمال کو اپنے عقائد کو سنوار یں ترقی جلسوں کا مقصد یہ ہونا چاہیے کہ ہم اپنے اعمال کو اپنے عقائد کو سنوار یں ترقی

**۲**♦**८** 

دیں اور بہتر بنائیں۔

انسان کو سب سے پہلے تو یہی جاننا چاہیے کہ وہ دنیامیں کیوں آیاہے اور اس کویہ عقیدہ رکھنا بھی ضروری ہے کہ اس جہان کے بعد بھی ایک جہان ہے اور اسی جہان کی تیاری کے لیے انسان اس جہان میں بھیجا گیاہے۔رسول اللہ بھی اللہ کا ارشادہےکہ:

"الدنيا مزرعة الاخرة" (الكنيا مزرعة الاخرة والأخرت كي كيتي ہے۔

لینی یہ موقع انسان کو اس لیے فراہم کیا گیاہےکہ یہاں اپنے اعمال اوراینے عقائد کی اصلاح کرکے اپنی آخرت کو سنوارے۔

دنیامیں آنے کے بعدانسان کے عقائد اگردرست ہیں لینی اللہ تعالی کی ذات وصفات پر،اس کے رسول پر، فرشتوں پر، تقدیر پراور قیامت کے دن پر جبیبا ایمان ہونا چاہیے ویساایمان رکھتاہے تو اس کاایک حصہ درست ہوا کہ اس کا ایمان ہونا چاہیے ویساایمان رکھتاہے تو اس کاایک حصہ درست ہوا کہ اس کا ایمان سجے ہے کہ ایمان ہی پر اعمال کی بنیاد قائم ہوتی ہے۔ایمان اگرضچ نہیں توقمل کار آمد نہیں ہے، ایمان کی درستی کے بعد عمل پر توجہ دیناضروری ہے۔
انسان کواپنے رب کی معرفت حاصل کرنا،رسول کوجاننااور جوچیزیں ایمان سے تعلق رکھتی ہیں ان سب کوجاننا سمجھنا اور اس پر مضبوطی سے قائم رہنا بھی ضروری ہوتا ہے اس کے ساتھ ساتھ جن باتوں کو عمل میں لانے کارب تبارک وتعالی نے ہم کو حکم دیا ہے ان کو عمل میں لانا بھی ہمارے لیے ضروری ہے، کم از کی نمازیں اداکرنا یہ ہمارے لیے روزانہ کافرض ہے، سال میں ایک

(') حضرت ملاعلی قاری نے اسے "موضوعات کبری" میں ذکر کیا ہے اور علامہ سخاوی سے نقل کیا ہے کہ انھوں نے فرمایا ہے: میں اس سے واقف نہیں۔علامہ علی قاری نے مزید فرمایا ہے کہ اس کامعنی صحیح ہے جواللہ تعالی کے اس قول سے مقتبس ہے: مَنْ کَانَ يُرِيْدُ حَوْثَ اللّا خِرَةَ فَرِدْ لَهُ فِيْ حَوْدُ ﴿ الشّواری آیت ۲۰﴾ اللّا خِرَةَ فَرْدُ لَهُ فِيْ حَوْدُ ﴿ الشّواری آیت ۲۰﴾

مہنے کا روزہ رکھنایہ ہمارے اوپر فرض ہے، صاحب نصاب ہوتواس پرزکاۃ دینا فرض ہے، استطاعت رکھتاہوتو جج کرنا اس کے اوپر فرض ہے،اس کے علاوہ اپنے حقوق کی ادائی اپنے والدین کے حقوق، اپنے بچوں کے حقوق اپنے پڑوں کے حقوق اپنے پڑوں کے حقوق اپنے بڑوں کے حقوق اور متعلقین کے حقوق کی ادائی بھی ضروری ہوتی ہے اورانسان کے لیے ضروری ہے کہ ہر جگہ عدل اورانصاف سے کام لے سی کے ساتھ زیادتی نہ کرے سی پر ظلم نہ ہوان سب باتوں پر جب آدمی کاربندہوگا تھی اس کی آخرت کامیاب ہوسکتی ہے اور سنور سکتی ہے۔لین انسان دنیا میں آنے کے بعدیہ سمجھتا ہے کہ بس یہیں رہناہے اور جتنی بھی زندگی ہے بس یہی ہے،اس کے بعد بھی کوئی زندگی ہے جواس سے اہم ہے اوراس سے لمبی ہے، اس کاتصور نہیں کرتا ہے اوراپنے ذہن میں اس کو حاضر نہیں رکھتاہے جب کہ کم از کم مسلمان کو اپنے ذہن میں یہ محتضر رکھناچاہیے کہ یہ دنیا تو سوسال، پچاس سال کی ہے زبان میں یہ محتضر رکھناچاہیے کہ یہ دنیا تو سوسال سے آگ شاذونادر ہی گررتے ہیں اورساٹھ ستر کے درمیان چلے بھی جاتے ہیں۔

حدیث میں سرکار دوعالم شاہدا ﷺ نے فرمایا:

"اعمار امتى مابين ستين الى سبعين". (1)

میری امت کے لوگوں کی عمریں ساٹھ،ستر کے درمیان ہون گی۔

انسان مشاہدہ کرتاہے کہ لوگ آتے ہیں چلے جاتے ہیں لیکن اس کے بعد بھی اُس جہان کے لیے وہ تیار نہیں ہوتاہے جس جہان میں اس کو جاناہے اس دنیا کی زندگی اگراس نے اپنے رب کے احکام کے مطابق گزاری ہے تو اس کی آخرت بلاشہہ اچھی اور بہتر ہوگی لیکن اگر یہاں اپنے رب کی نافرمانیاں کرتارہاہے، اپنے بھائیوں اور پرٹوسیوں پرظلم وزیادتی کرتارہاہے دوسروں کے حقوق غصب کرتارہاہے اور اللہ کے فرائض کی بجا آوری نہیں کرتارہاہے توہاں

(') ترمذی شریف، ج۵، ص۵۵۳

نواے دل کی دنیااس کے لیے سخت تاریک ہے اور وہاں اس کو سخت مسائل کاسامناکرنا پڑے گا توانسان ان سب چیزوں کو بھول کرکے پہاں زندگی گزار تاہے اور بیہ خیال نہیں کرتاہے کہ یہاں کی زندگی زیادہ سےزیادہ سوسال کی ہےاور وہاں کی زندگی کاایک دن پیجاس ہزار سال کے برابر ہوتاہے باقی ایام کی درازی کتنی ہے انسان اس کا حساب نہیں کرسکتاہے شارنہیں کرسکتاہے توجس جہان کا ایک دن بچاس ہزارسال کاہوگااس جہان کی آبادکاری کے لیے ایک مسلمان کوخیال نہیں جوآخرت پریقین ہی نہیں کرتاہےاس کا تو ہم ذکرہی نہیں کرتے ہیں لیکن جواس دن پر یقین رکھتاہے اس کوتواس دن کی تیاری کرنا ضروری ہے اوراس کے لیے اپنے عقائد اور اعمال کودرست کرنا ضروری ہے۔ آج عقائد پربھی حملہ کرنے کے لیے اورلوگوں کوگمراہ کرنے کے لیے طرح طرح کی کوششیں ہورہی ہیں،ان لوگوں کی طرف سے بھی جواسلام کےنام سے وابستہ نہیں ہیں،وہ بھی مسلمانوں کے ایمان کوبگاڑنے کی طرح طرح سے كوششين كرريے بين اور جولوگ مسلمان كانام اينساتھ ركھتے ہيں وہ بھی لوگوں کوراہ راست سے ہٹانے کے لیے جڑے ہوئے ہیں اور شب وروزاس کی جستجومیں لگے ہوے ہیں،آپ یاد رکھے کہ اہل سنت کا عقیدہ یہ ہے کہ اللہ تعالی کی ذات، یاک، بے عیب ہے،وہ ازلی ابدی ہے اوراس کے لیے جھوٹ اور کوئی بھی برائی، ممکن نہیں ہے۔ یہ اہل سنت کاعقیدہ ہےجس کے اوپر ہمارے سلف قائم رہے۔

اسی طریقے سے اس نے اپنے انبیااورر سولوں کو بھیجاہے تاکہ وہ لوگوں کو ہدایت کریں اوران کواختیارات بھی عطافرمائے ہیں،ان سے معجزات بھی صادر ہوتے رہے ہیں ان کے تصرفات بھی رہے ہیں اورانبیاے کرام کے صدقہ وطفیل الله تعالی نے اولیاے کرام کو بھی طاقت وقوت بخش ہے یہ اہل سنت کااعتقاد

-4

رب تبارک وتعالی کی توحید اور اس کے لیے جیساہماراعقیدہ ہونا چاہیے ویسا عقیدہ رکھنے کے بعد رسول کی عظمت کو بھی جانے اور پہچانے اس کو خود قرآن کریم میں باربار پہچنوایاہے اور رسول کی تعظیم کا ہمیں حکم دیاہے،اگررسول کی ذات کی کوئی اہمیت نہ ہوتی تو قرآن میں یہ ارشادنہ ہوتا۔

الَّيْهَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَرْفَعُوا اَصُوتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَنْ تَعْبَطَ اَعْمَلُكُمْ وَ اَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ. (الله فَيْلُ كُمْ وَ اَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ. (الله نَّالُ عَبِ بَتَانَ وَالو ابنى آوازين او فِي نَه كُرو اس غيب بتانے والے (بنی) كى آواز سے اوران كے حضور بات حلّاكرنه كهو جيسے آپس ميں ايك دوسرے كى مامنے حلّاتے ہوكہ كہيں تمهارے عمل اكارت نه ہوجائيں اور تمهين خبرنه ہو"۔ ليني رسول الله ﷺ كے حضور بے ادبی نه كريں۔

اِنَّ الَّذِيْنَ يَغُضُّوْنَ اَصُوٰتَهُمْ عِنْلَ رَسُوْلِ اللهِ اُولِيَكَ الَّذِيْنَ امْتَحَى اللهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوٰي - لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَاَجُرٌ عَظِيْمٌ - (٢)

"بینک وہ جو اپنی آوازیں پست کرتے ہیں رسول اللہ کے پاس وہ ہیں جن کا دل اللہ نے پر ہیز گاری کے لیے پر کھ لیا ہے ان کے لیے بخشش اور بڑا تواب ہے "۔

اس سے معلوم بہ ہوا کہ رسول کی اہمیت قرآن نے خودجتائی ہے اورظاہر کی ہے بلکہ جس وقت انسان کی تخلیق ہوئی اس وقت بھی اللہ تبارک وتعالی نے اپنے مقرب بندے حضرت آدم ﷺ کی عظمت ظاہر کی ہے اس طرح کہ حضرت آدم ﷺ لیا گئا کے لیے سجدہ کرنے کاتمام فرشتوں کو تھم دیااور فرشتوں نے اس کی بجا آوری کی، صرف قیام تعظیمی کا تھم نہیں دیا کہ ان کے سامنے دست بستہ کھڑے آوری کی، صرف قیام تعظیمی کا تھم نہیں دیا کہ ان کے سامنے دست بستہ کھڑے

<sup>(</sup>۱)الحجرات، آیت ۲

<sup>(</sup>۲)الحجرات، آیت ۳

لأَدَمَ ''آدم كے ليے سجدے كاتلم ديااور تمام فرشتوں نے سجدہ كيا صرف ابليس نےاس کا انکار کیااور وہ مردو دبارگاہ ہوگیا،اگرانبیاکی تعظیم شرک ہوتی تونہ اللہ تبارک وتعالی کی طرف سے اس کا حکم ہوتااور نہ فرشتوں کی طرف سے اس کی بجاآوری ہوتی۔ اس لیے اس بات کوذہن نشیں رکھیں جہاں رب تبارک وتعالی نے اپنی توحید و تعظیم کا حکم دیاہے وہیں اپنے مقرب بندے اپنے انبیاو رسل کی تعظیم و تکریم کابھی تھم دیاہے اس لیے کوئی اس سے ہٹ کرکے آج حق پر قائم نہیں ہوسکتاہے۔جہاں اللہ تبارک وتعالی کومانناس کی عبادت کرنا ہمارے اویر فرض ہے وہیں اس کے مقرب بندوں کی تعظیم کرنا بھی ہمارے اویر فرض ہے اور اس کے بغیر کوئی بھی ایمان درست نہیں ہوسکتا تواس بات کو بھی ہمیں ذہن نشیں رکھناضروری ہے اور رسول اللہ ﷺ سے تعلق رکھنے والے جتنے بھی ہیں وہ باعظمت ہیں اور جوان سے جتناہی زیادہ قریب ہے اتناہی وہ ہمارے نزدیک عظیم ہےاس لیے ہم صحابۂ کرام اور اہل بیت کی تعظیم اور توقیر بھی لازم سنجھتے ہیں اور ان کی بارگاہ میں گستاخی کو کسی بھی قیت پرروا نہیں سمجھتے اوراولیا ے کرام جوان صحابہ، اہل بیت اور رسول اللہ کے نقش قدم پر چلنے والے ہیں ان کی تعظیم وتوقیر بھی ہمارے لیے لازم وضروری ہے اوراس کے ساتھ ساتھ ہم یہ بھی مانتے ہیں کہ اللہ نےاپنے محبوب بندوں کو مجبوراور بے اختیار نہیں رکھا ہے بلکہ ان کو طاقت وقوت بھی عطافرمائی ہےاور اس طاقت کے ذریعہ وہ دوسروں کومد د پہنچاتے ہیںاوران کی دشکیری کااختیار رکھتے ہیں۔ آپ نے سیرت کی کتابوں میں پڑھاہوگا کہ صحابۂ کرام کوجب مجھی کوئی

آپ نے سیرت کی کتابوں میں پڑھاہوگا کہ صحابۂ کرام کوجب بھی کوئی مصیبت در پیش ہوتی توسرکار ﷺ کی بارگاہ میں حاضر ہوتے اور اپنی مصیبت بیان کرتے تھے۔اس طرح کے بیان کرتے تھے۔اس طرح کے

بے شار واقعات ہیں۔ اگر بندے سے اپنی مصیبت بیان کرنا اور مدد طلب کرنا یہ شرک ہوتاتو حضور ﷺ کی بارگاہ میں اس شرک کا ار تکاب نہ ہوتا بلکہ حدیث شریف میں خودرسول اللہ ﷺ کا ارشادہے مجم طبرانی کی یہ حدیث ہے جوحضرت عبداللہ بن عمر واللہ ﷺ کے استدھن مروی ہے۔

ان لله عباداً اختصهم بحوائج الناس، يفزع الناس اليهم في حوائجهم، اولئك الأمنون من عذاب الله. (۱)

"بِ شُک اللّٰہ کے کچھ خاص بندے ہیں جن کواللّٰہ نے لوگوں کی حاجت روائی کے لیے خاص کررکھاہے کہ لوگ اپنی ضروریات میں اپنی حاجتوں میں ان کی پناہ لیس بیہ وہی لوگ ہیں جو اللّٰہ کے عذاب سے بے خوف ہیں "۔

"ٱلَا إِنَّ ٱوۡلِيٓآءَ اللَّهِ لَاخَوْفٌ عَلَيْهِمۡ وَلَا هُمۡ يَحۡزَنُوۡنَ"<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>۱) أبحجم الاوسط للطبراني، ج۱۲، ص ۳۵۸ (۲) يونس، آت ۲۲

توبیہ اللہ کے دوست اوراس کے اولیائی ہیں جواللہ کے عذاب سے بے خوف ہیں اس لیے کہ ان کواللہ تعالی کی طرف سے اپنی مغفرت کا اور اجرنظیم کا مژدہ مل حیاہے اخیں یہ بشارت ہو چکی ہے۔وہ اللہ تعالیٰ کی جومعرفت رکھتے ہیں اس معرفت کی بنیاد پراس بات کالقین رکھتے ہیں کہ ہم عذاب سے مامون ہیں۔ توبہ اولیاءاللہ ہیں جواللہ کے عذاب سے بےخوف ہیں اور انھیں کے لیے رسول الله ﷺ بالنائظ أن ارشاد فرمایا ہے کہ اللہ کے کچھ خاص بندے ایسے ہیں جن کو اس نے لوگوں کی حاجت روائی کے لیے خاص کررکھاہے اور لوگ اپنی ضرورتوں میں اپنی حاجتوں میں ان کی پناہ کتے ہیں تواس سے معلوم یہ ہوا کہ آج اہل سنت اولیائے کرام کی بارگاہ کاجو راستہ بتاتے ہیں اور ان کو جو حاجت روا اور ثابت الا ختبار مانتے ہیں یہ حدیث شریف کے مطابق ہے اور سول اللہ ﷺ للٹالٹاک تعلیم کے مطابق ہے کسی طریقے سے شرک سے کفرسے اس کا تعلق نہیں ہے اسی طریقے سے کوئی بھی کسی نبی کو،ولی کو،بزرگ کو خدانہیں مانتا،عام سے عام مسلمان بھی ان سب کو خداکابندہ مانتا ہے اور ان کے اندرذاتی اختیار نہیں مانتاہے کہ اللہ کے دیے بغیر ان کے اندر کچھ کرنے کی اور کچھ دینے کی قوت ہے،بلکہ جو کچھ بھی طاقت وقوت ان کے اندرمانتے ہیں وہ اللہ کے دینے سے مانتے ہیں اسی وجہ سے اس میں شرک کا کچھ شائبہ بھی نہیں ہے اور جب خودرسول الله ﷺ فَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي کرر کھا ہے توظاہر ہے کہ وہ ان کے یہاں حاضر ہوتے رہیں گے اوراینی حاجتوں کوپیش کرتے رہیں گے اور وہ ان کی حاجت روائی فرماتے رہیں گے۔ یہ اولیاء اللہ کی جماعت ہے جن کواللہ تعالی کی جانب سے بیہ طاقت ملی ہے اوراللہ نے اخیس کا موں کے لیےان کوخاص کررکھاہے۔

الہذا عقائدگی درسی کااولین فریضہ ہمارے اوپرہے۔ساتھ ساتھ اعمال کی درسی یہ بھی ضروری ہے بلکہ جن کاعقیدہ درست ہے، آخیس کوعمل کرنے کی ضرورت ہے اور جویہ سجھتے ہیں کہ ہم نے عقیدہ درست کرلیاہے یہی کافی ہے اورعمل کی ہم کو ضرورت کیاہے ؟ توعمل کو ن کرے گا، مسلمان ہی کوعمل کرنے کا گھم ہے غیر مسلموں کو عمل کرنے کا گھم ہے غیر مسلموں کو عمل کرنے کا گھم ہوتے ہیں اس لیے جو عقائد دیا گیاہے اور ایمان لانے کا جمل دیا گیاہے اور ایمان لانے کے بعدوہ عمل کے مکلف ہوتے ہیں اس لیے جو عقائد درست رکھنے والے ہیں آخیس کو عمل کی طرف توجہ دینی ہے وہ اپنایان کی درست رکھنے والے ہیں آخیت ہی کے لیے ہم پیدا کیے ہیں اور دنیااسی کی روشی عیں یہ مانتے ہیں کہ آخرت ہی کے لیے ہم پیدا کیے ہیں اور دنیااسی کی تیاری کرنا ہمارے لیے بہت ضروری ہے توجو بھی اعمال ہمارے اوپر فرض کے طور پر تیاں ان کو فرض کے طور پر اداکریں ہوواجب کے طور پر اداکریں اس کے بعد جو آداب ونوافل اور سنن ہیں ان کی بجاآوری بھی ہماری آخرت کے لیے بہترہے اوراس میں بھی سیچ خوش عقیدہ مسلمانوں کو کوشاں ہونا جائے ہیں اس جو ادب ہمارے اس سے دوری میں سراسر خسارہ ہے۔

قرآن کریم کا ارشادہ:

"إِنَّ الَّذِيْنُ الْمَنُوْاوَ عَمِلُواالصَّلِحْتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْنُ وُدًّا". (1)
"بینک وه جو ایمان لائے اور اچھ کام کیے عن قریب ان کے لیے رحمٰن محبّت کردے گا"۔

رب کی مقبولیت و محبت جسے حاصل ہوجاتی ہے تو پھراسے بندوں کی محبت و مقبولیت بھی حاصل ہوجاتی ہے۔ و مقبولیت بھی حاصل ہوجاتی ہے۔ اللہ تعالی ہمیں توفیق خیرسے نوازے، ہمارے جلسوں، ہماری محفلوں کوہماری دنیا وآخرت کے لیے کارآمد بنائے۔

(ا)مريم،آيت ۹

## توسل کی حقیقت

خطاب بتاریخ ۲۰ رصفر ۱۳۳۲ اه مطالق ۲۵ رجنوری ۲۰۱۱ وسه شنبه بمقام حجولامیدان ممبئی - زیرا بهتمام سنی دعوت اسلامی -

\_\_\_\_\_

نحمده و نصلى على رسوله الكريمامابعد، فأعوذبالله من الشيطن الرجيم.بسم الله الرحمٰن الرحيم يَاتُهُا الَّذِيْنَ امَنُوااتَّقُوااللهَ وَابْتَعُوا اللهِ الرَّمِيم اللهِ الرحيم اللهُ العظيم.

آپ حضرات ایک باربارگاہ رسالت مآب میں درودپاک کاندرانہ پیش کرلیں۔ اللهم صلی علی سیدنامحمدو علی آله و صحبه و بارِك و سلّم. میری تقریر کاموضوع رکھاگیاہے ووسل کی حقیقت "اسی کے تحت میں

آپ کو کچھ ضروری باتیں بتاؤں گا۔

یہ تمام اہل اسلام کے نزدیک مسلم امر ہے کہ اس دنیا کاخالق اور مالک اللہ جل جلالہ ہے رب تعالی نے اس جہان کو وجود بخشااور اسی کا نظام اسی کا حکم اس کائنات کے اندرجاری وساری ہے اور اس کی مشیت کے بغیر بوری دنیا میں کچھ نہیں ہوتاقرآن مقدس کا ارشادہ میں ڈیڈیٹی الآمٹر (۱)، وہی کاموں کی تدبیر کرتا ہے۔ اسی طرح رب تعالی پر ہمارا جوائیان ہے وہ یہ بھی ہے کہ اللہ تبارک وتعالی تمام کمالات کا جامع اور تمام عیوب اور نقائص سے پاک ہے سی طرح کا عیب جھوٹ، چوری، برائی کوئی بھی عیب ہو کسی قسم کا بھی ہویہ نہ اللہ تبارک عیب جھوٹ، چوری، برائی کوئی بھی عیب ہو کسی قسم کا بھی ہویہ نہ اللہ تبارک

(۲)السجدة،آیت۵(رب تعالی قیامت تک ہونے والے امور کی اپنے تکم،امراور اپنے قضاوقدر سے تدبیر فرماتا ہے ۱۲ ناشر

<sup>(</sup>۱)المائده،آیت۳۵

وتعالی کے لیے ہے اور نہ ہوسکتا ہے وہ کسی بھی عیب سے نہ موصوف ہے اور نہ موصوف ہے اور نہ موصوف ہوسکتا ہے وہ سب اللہ نہ موصوف ہوسکتا ہے اور جو کچھ بھی اختیار،قدرت،علم، کمال ہے وہ سب اللہ تعالیٰ کے لیے حاصل ہے اور وہ تمام کمالات کاجامع ہے،اس پر قرآن کریم شاہد ہے کہ اللہ تبارک وتعالیٰ کا ارشادہے:

وَ هُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ (ا)

وہی ہے سننے والا، وہی ہے دیکھنے والا۔

قرآن نے یہ بھی فرمایا:

اللهُ لَا الهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّوْمُ (٢)

کوئی معبود نہیں ہے ممروہی اللہ وہی حیات والاہے وہی خود قائم ہے اور سب کو قائم رکھنے والاہے۔

رب تبارک وتعالی کے بارے میں یہ امر مسلم ہے کہ جو بھی قدرت ہے،
اختیار ہے، تصرف ہے، کمال ہے، علم ہے، وہ سب رب تبارک وتعالی کو حاصل
ہے اور جہال تک بھی ہماری عقل کی رسائی ہوسکتی ہے اور جس کو بھی ہم سوچ
سکتے ہیں اور کمالات کی انتہاجو ہمارے ذہن ودماغ میں آسکتی ہے وہ رب تبارک
وتعالی کے لیے حاصل ہے۔

اب اس کے بعدیہ مرحلہ پیش آتاہے کہ کیابندوں کوبھی کوئی کمال حاصل ہے یانہیں؟ بندوں کو بھی کچھ قدرت حاصل ہے یانہیں؟ بندوں کو بھی کچھ قدرت حاصل ہے یانہیں؟ بندوں کے اندر بھی کوئی طاقت حاصل ہے یانہیں؟ ہم اہل سنت کامذہب یہ ہے کہ بندے بھی قدرت اور اختیار رکھتے ہیں ایک فرقہ تھا "جریہ"جواس بات کا قائل تھا کہ بندے کے اندر کوئی طاقت اور کمال نہیں ہے لیکن آج کی دنیامومنین تومومنین، ملحدین و کفار کی بھی دنیاس کو

<sup>(</sup>۱)الشوري، آيت اا

<sup>(</sup>٢) البقره ٢٥٥/آل عمران٢

نواے دل تسلیم کرتی ہے کہ انسانوں کے اندر، بندول کے اندر طاقت اور قوت ہے اور شریعت سالیم کرتی ہے کہ انسانوں کے اندر، بندول کے اندر طاقت اور قوت ہے اور شریعت مطہرہ سے بھی، قرآن وحدیث سے بھی یہ ثابت ہے کہ اللہ تبارک وتعالی نے بندوں کو خصوصًاانسانوں کو مجبور محض نہیں بنایا ہے اگر بندوں کو پتھر کی طرح مجبور بنایا ہوتا، انسانوں کواس نے جمادات کی طرح رکھا ہوتا توانسانوں کو اعمال کا مکلف نہیں بناتاجس طرح سے پتھروں کو نماز اورروزہ کا مکلف نہیں بنایاگیا ہے اسی طرح انسان کو بھی مکلف نہیں بنایاجاتالیکن انسان کے اویر بہت سے فرائض عائد کے گئے اور بہت سے واجبات انسان کے ذمہ عائد ہوتے ہیں وہ اس لے کہ اللہ تبارک وتعالی نے انھیں مجبور محض نہیں بنایاہے بلکہ ان کو طاقت اور قوت عطا فرمائی ہے اور وہ اپنے بے شار کاموں کو انجام دے سکتے ہیں اور انجام دیتے ہوئے نظر آتے ہیں اب اس طاقت و توت کو آپ دیکھیں تو مختلف افراد کے اندر مختلف قسم کی طاقتیں اور قوتیں ملیں گی یہ طے شدہ ہے کہ ہر انسان کیساں قوت نہیں رکھتا ہے جوان اور بالغ کے اندر جوطاقت اور توانائی ہوتی ہےوہ کم سن بیچ کے اندر نہیں ہوتی۔ اسی طریقے سے بعض بوڑھوں کے اندر بھی وہ طاقت اور توانائی نہیں ہوتی جو عام جوانوں کےاندر ہواکرتی ہے توطاقت اور قوت کافرق بھی رکھاگیا ہے۔ایسا نہیں ہے کہ سب برابربرابر طاقت اور قوت ر کھنے والے ہیں اورانسانوں سے آگے جب آپ دیکھیں گے تواور زیادہ قوت والے ملیں گے۔انسان،اینی طاقت اور قوت سے زمین کےاوپر چل سکتا ہے اٹھ بیٹھ سکتاہے اور بہت سی چیزوں کواٹھاسکتاہے رکھ سکتاہے اور بہت سارے کام انجام دے سکتا ہے۔ لیکن جنوں کوجب آپ دیکھیں گے توجنوں کوانسانوں سے زیادہ طاقت عطاکی گئی ہے اسی لیے حضرت سلیمان غِلالِیّا اُنے جب اپنے دربار میں یہ فرمایاتھاکہ کون ہے جو تخت بلقیس کو ملک سباسے بہاں تک لادے توقرآن کریم میں مذکورہے:

قَالَ عِفْرِيْتٌ مِّنَ الْجِنِّ أَنَا الْتِيْكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُوْمَ مِنْ مَّقَامِكَ ()

قالَ عِفْرِيْتٌ مِّنَ الْجِنِّ أَنَا الْتِيْكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُوْمَ مِنْ مَّقَامِكَ ()

"ايك برا خبيث جن بولا ميں وہ تخت حضور ميں حاضر كردوں گا قبل اس كے كہ حضور اجلاس برخاست كريں"۔

یہ عام انسانوں کے بس کی بات نہیں ہے ملک سباسے ملک شام تک دربار برخاست ہونے سے پہلے پہلے لاسکیں،ملک سباسے ملک شام تک دربار برخاست ہونے سے پہلے پہلے لعنی چند گھٹے کے اندر اتنا بڑا تخت جو کہ طرح طرح کے عجائب سے مرضع تھا اوروہ بھی کہیں باہر میدان میں نہیں رکھا ہواتھابلکہ جب ملکہ بلقیس اپنے ملک سے چلی ہے تواس کو سات قفل کے اندر سات دروازوں کے اندرسات کمروں کے اندر بند کرکے رکھاتھااور اس تخت کو ایک آدمی اٹھا بھی نہیں سکتاتھا لیکن جن نے یہ کہاکہ میں اس تخت کو بخلس برخاست ہونے سے پہلے یہلے لا سکتا ہوں اوردوسرے صاحب نے عرض کیا برخاست ہونے سے پہلے پہلے لا سکتا ہوں اوردوسرے صاحب نے عرض کیا جو حضرت سلیمان علیہ السلام کے صحافی تھے:

ٲڬٵڗؿڮڹ؋ۊؘڹڶٲڽٛؾۧۯؾۜڐٳڶؽڮڟؙۏؙڬ

"دمیس آپ کی آنکھ جھیکنے سے پہلے پہلےاس کو یہاں حاضر کرسکتاہوں"
اور حضرت سلیمان غِلاِیَلا نے دکیھاکہ تخت بلقیں یہاں حاضرے توسب کے سب
طاقت اور قوت میں برابر نہیں ہوتے۔عام انسان اس تخت کو ہلا بھی نہیں سکتاہے
اٹھا بھی نہیں سکتا ہے لیکن ایک جن کو بہ طاقت عطاکی گئی ہے کہ وہ ایک ملک
سے دوسرے ملک مجلس برخاست ہونے سے پہلے پہلے یعنی چند گھنٹے کے اندر
حاضر کرسکتاہے اور خودانسانوں ہی میں سے ایک صاحبِ روحانیت کو جو حضرت
سلیمان غِلایِلا کے صحافی سے ان کے فیض یافتہ سے آصف ابن برخیا ان کو یہ
طاقت اور قوت عطاکی گئی تھی کہ وہ چشم زدن میں آنکھ جھیکنے سے پہلے پہلے

(۱)انمل،آیت ۳۹

(۲)انمل،آیت ۲۰

نواے دل ملک ساسے بلقیس کا تخت شام تک لاسکتے تھے اور نہ میہ کہ صرف لاسکتے تھے بلکہ انھوں نے وہ تخت لاکر کے حاضر کردمااور جب حضرت سلیمان غِلالیِّلا کے اس تخت کو سامنے دمکھاتواں پر خداکا شکراداکیا یہ قرآن کاصرف ایک واقعہ ہےادھر ادھرکی کتابوں سے پیش نہیں کیاگیا ہے نہ حدیث کی کتاب سے لیاگیا ہے کہ اس کے بارے میں آپ کہیں کہ رجال اس کے قوی نہیں ہیں اور فلال راوی کے اوپر فلال نے جرح کی ہے اور فلال کے اندر ضعف پایاجا تا ہے اور ابیاہے ویسا ہے۔ میں یہ عرض کررہا ہوں کہ رب تبارک وتعالی نےانسانوں کو پیداکیاہے، بندوں کووجود بخشا ہے، مخلو قات کو اس جہال میں نمودار فرمایا ہے کیکن سب کی طاقت وقوت کیسال نہیں رکھی ہے اور ایسا بھی نہیں ہے کہ ان کو بےطاقت و یے قوت اور مجبور محض بناما ہو کہ یہ کچھ کرنے کی قوت اور صلاحیت ہی نہ رکھتے ہوں اگر ایساہوتا توانسانوں کو مکلف ہی نہ بنایاجاتااور فرائض وواجیات کی اداکی کااوراعمال کی اداکی کا ان کو مکلف ہی نہ بناماتاتو انسانوں کی ہی طاقت پر گفتگو کرتے ہوئے میں یہ عرض کررہاہوں کہ ایک انسان کےاندرتواتی طاقت نہیں ہوتی ہے کہ اتنابڑاتخت ہلا سکے لیکن دوسراصاحب روحانیت انسان ہے جس کو اللہ تبارک وتعالی کی طرف سے یہ طاقت وقوت عطاکی گئی ہے کہ وہ اتنابڑا تخت جو بہت سارے کمروں اور قفلوں کے اندر بندہے وہ چیشم زدن میں حاضر کردیتاہے اور حضرت سلیمان غِلالیِّلاً اور ان کے درباروالے یہ دیکھ لیتے ہیں کہ اللہ کے اس بندے کو کتنی عظیم قوت حاصل ہے اور اس کا مشاہدہ ہوتاہے۔ یہ قرآن مقدس نے ذکر کہاہے تواس فرق کو ملحوظ رکھنا ضروری ہے کہ سب کے سب طاقت اور قوت میں برابر نہیں ہیں اللہ کے خاص بندول کواوراس کی بعض خاص مخلو قات کوانسانوں سے لینی عام انسانوں سے بہت زیادہ طاقت اور قوت حاصل ہے اور وہ اپنی طاقت اور قوت سے بہت سے کام انجام دے سکتے ہیں اس کی بنیاد پرہم یہ کہتے ہیں کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے

جب اپنےخاص بندوں کویہ طاقت اور قوت عطافرمائی ہے توان سے اپنی مشکلات میں مددحاصل کی جاسکتی ہے۔

جس طریقے سے ایک بچہ اپناں باپ سے مدد حاصل کرتا ہے مال باپ اپ کرتا ہے جب بیار پڑتا ہے تو اگر سے مدد حاصل کرتا ہے جب بیار پڑتا ہے تو اگر سے مدد حاصل کرتا ہے اور جب اس کے اوپر کوئی آفت آئی ہے توکسی بھی طاقت اور قوت والے سے مدد لیتا ہے کوئی بولس سے مدد لیتا ہے کوئی حکومت سے مدد لیتا ہے طرح کی مدد لینے اور استعانت کرنے اور اپنی ضروریات کے بُرلانے میں دو سروں کو وسیلہ بنانا یہ دنیا بھر کا معمول ہود کا ہے اور کوئی اس سے مستمنی نہیں ہے۔اس طرح سے جو ضروریات پیش آئی مدد لیناجس انسان مدد بھی کرتا ہے اور دو سروں کی مدد لیتا بھی ہے، توبیہ مدد کرنااور میں انسان مدد بھی کرتا ہے اور دو سروں کی مدد لیتا بھی ہے، توبیہ مدد کرنااور اور پوری دنیا کامل اس پر ہے اس طرح کی ضروریات میں ہوتار ہتا ہے اور پوری دنیا کامل اس پر ہے اس طریقے سے خاص مشکلات میں خاص ضروریات میں اور خاص کاموں میں مدد لیناان لوگوں سے جو بڑی طاقت اور قوت والے میں اور خاص کاموں میں مدد لیناان لوگوں سے جو بڑی طاقت اور قوت والے میں جائز اور در ست ہے۔ اس کو اگر شرک کہتے ہیں توشرک کہنے کے لیے دلیل جائے اگروہ یہ دلیل پیش کریں کہ قرآن مقدس میں آیا ہے سورہ فاتحہ کے اندر:

کہ ہم صرف تیری بندگی کرتے ہیں، تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور صرف تیری ہی مددچاہتے ہیں۔ بس اتناہی قرآن مقدس میں ہے کہ ﴿اللّٰا اللّٰہ اللّٰ

(۱)الفاتحه، آیت ۲

نواے دل ایمان سے نکل جائے گا، کافر ہوجائے گااگراس آیت کا یہی معنی ہے تو روے زمین کےاوپر کوئی بھی مسلم نہیں ہے سب کے سب مشرک ہو چکے ہیں اس لیے کہ قرآن یہ نہیں فرماتاہے کہ صرف مشکل کام میں مددلوبلکہ قرآن تو یہ فرما رہاہےکہ ﴿ایّاكَ نَسْتَعِینَ، کہ ہم سارے ہی امور میں تجھ سے ہی مدد چاہتے ہیں تو اگراس آیت کے ذریعہ استدلال کرتے ہیں کہ جہاں غیرخداسے پ مدد مانگی تو فوراً ہی مشرک ہوگیا، تو کسی سے آپ نے ایک گلاس پانی مانگا تو فوراً مشرک ہوگئے -- کسی ڈاکٹر کو نبض دکھلائی دواجا صل کی تو مشرک ہوگئے کسی حگہ چوٹ لگ گئی کسی سے یکی بندھوائی،مشرک ہوگئے۔کسی سے کھانا مانگا، مشرک ہوگئے اس لیے کہ یہ سب غیر اللہ سے مدد ہے اور غیراللہ سے استعانت ہے۔اگر قرآن فہی کا یہی حال رہاتو روے زمین پر کوئی انسان مسلمان نہیں نیجے گاجو کافرہیں وہ رہیں گے ہی جوسلم ہیں وہ بھی مسلم نہیں رہ جائیں گے۔ حضرت شاه عبدالعزيز محدث والوي والتفاطية في الآلك نَسْتَعِيرِي، كي تفسیر میں فرمایا ہے کہ جو بھی اللہ تعالی نے بندوں کو قوت عطافرمائی ہے جب اس قوت کو مانتے ہوئے کہ اللہ نے بندوں کو قوت دی ہے اور اللہ ہی کے قوت دینے سے وہ مدد کرنے کی قوت وصلاحیت رکھتاہے اس بنا پر اگر کسی غیرسے مد دمانگی توبہ غیرسے مددمانگنانہیں بلکہ بیر اللہ ہی سے مددمانگناہے۔ تومسلمان کا عقيره به بوناحات كه سب كچھ دينوالا، عطاكرنے والا، ذاتى طور يرمستقل طور یر رب تبارک وتعالی ہے۔لیکن رب تبارک وتعالی نے بندوں کوجب پیدا فرمایا ہے توان کو مجبور محض نہیں بنایا ہے بلکہ بندوں کو طاقت اور قوت بھی عطا فرمائی ہے۔اب جب یہ ایک مسلم اعتقاد رکھتاہے کہ بندے کو طاقت اور قوت حاصل ہے اور اللہ کی دی ہوئی طاقت اور قوت ہے اور یہ اعتقادر کھتے ہوئے وہ دوسروں سے مد دمانگتاہے، ڈاکٹرسے مدد مانگتاہے، وکیلوں سے مددلیتا ہے، یاسی طریقے کے معاملے میں کسی سے مددلیتاہے توبیہ دراصل اللہ ہی سے مدد لیتاہے

نواے دل اس کیے کہ بندہ مونن بیہ مانتاہے کہ اللہ ہی کی دی ہوئی طاقت اور قوت اس کے

الل اسلام اوراہل اسلام کے جوائمہ اور پیشوااورعلماہے دین ہیں انھوں نے تواس آیت کریمہ سے بہ سمجھاہے کہ اگراللہ کی دی ہوئی طاقت اور قوت مانتے ہوئے کو ئی بھی غیرسے استعانت کرتاہے تو یہ دراصل اللہ ہی سے استعانت کرناہے اوراللہ تبارک وتعالی نے یقیناً بندوں کو مجبور محض نہیں بنایاہے بلکہ ان کو طاقت عطافرمائی ہے تواس کے لحاظ سے اس سے مدولی جاسکتی ہے حضرت سلیمان غِلالیاً اُن تخت بلقیس کے حاضر کرنے میں دوسرے ہی سے کہاتھا کہ کون ہے جو اس کو لادے،جب کہ حضرت سلیمان عِبْلاِتِهُ خودنی سے خودبااختیار تھے حضرت آصف ابن برخیا ان کے وزیر تھے ان کے صحالی تھے۔ایک صحابی کے اندرجو طاقت اور قوت ہوگی، جوروحانیت ہوگی، جو مدارج کمال ہوں کے وہ یقدنااس کے نی کے اندر ضرور ہوں گے لیکن اس معاملے میں بھی انھوں نے دوسروں سے مددلی دوسرے سے حاضر کروایاتو اس سے بیہ معلوم ہوتاہے کہ غیراللہ سے مددلیناشرک نہیں۔اہل سنت کا جو عقیدہ ہے وہ بیہے کہ یقینًا ذاتی قوت، اختبار، ارادہ اور تصرف اللہ کے سواکسی کے پاس نہیں ہے۔کسی کے پاس اپنا کچھ بھی نہیں ہے لیکن اللہ تبارک وتعالی کے دینے سے جیسے جیسے اس نے بندوں کو کمالات اور اختبارات عطافرمائے ہیں ضرور حاصل ہیں اور بندے مجبور محض نہیں ہیں اور یہ بہت سارے کام اپنی طاقت اور قوت کے لحاظ سے انجام دے سکتے ہیں بہت سے وہ کام ہیں جن کو یہ خود کرسکتے ہیں۔ بہت سے وہ کام ہیں جن کو خود نہیں کرسکتے ہیں ان میں دوسروں سے مدد لیتے ہیں اور دوسروں کو اپنی حاجت میں وسیلہ بناتے ہیں یہ شرک نہیں ہے اورخود قرآن مقدس میں یہ موجودہے۔

يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اسْتَعِيْنُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةِ<sup>())</sup>

"اےائیان والو صبر اور نماز سے مدد حیاہو"

يَايُّهَا الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَابْتَغُوْا اِلَيْهِ الْوَسِيْلَةَ (')

"اے ایمان والو اللہ سے ڈرو اور اس کی طرف وسلیہ ڈھونڈو"

اب آپ بتائےکہ قرآن نےجو فرمایا ہے کہ صبراور نماز سے مددچاہوتو کیا صبر اور نمازخداہیں؟ صبراور نماز بھی غیراللہ ہیں۔ خودانسان بھی غیراللہ ہے اور انسان کے اعمال بھی غیراللہ ہیں انسان کھی مخلوق ہے اوراس کے اعمال بھی مخلوق ہیں۔ قرآن مقدس ارشاد فرما تاہے : "خلقکہ وماتعملون" اللہ تبارک وتعالی نے تم کوبھی پیدا فرمایا اور تمھارے اعمال کو بھی۔انسان کا عمل جو پھھ وہ کرتا ہے اٹھنا، بیٹھنا، روزہ رکھنا، نماز پڑھنا، جج کرنا، زکات دینا یہ سارے اعمال خداکے مخلوق ہیں اور جو بھی مخلوق ہے وہ غیراللہ ہے،خالق نہیں ہے،خالق نہیں ہے،خالق لیکن رب تبارک وتعالی نے تھم دیاہے کہ نمازاور صبرسے مددطلب کرو، استعانت کرو تویہ بھی غیراللہ سے مددمائنے کا تھم دیاہے کہ نمازاور صبرسے مددطلب کرو، استعانت کرو تویہ بھی غیراللہ سے مددمائنے کا تھم ہے اس طریقے سے واڈبتائحوا اِلّیہ کی بارگاہ میں وسیلہ لینے اور ڈھونڈ نے الْوَیدیدلِکَةَ اللّٰہ کی بارگاہ میں وسیلہ تلاش کرو اس میں وسیلہ لینے اور ڈھونڈ نے کا تھم دیاگیا ہے۔

اعلیٰ حضرت امام احمد رضاقد سرہ کے خلیفہ حضرت مولانا ضیاء الدین مدنی طلاعظیۃ جومدینہ منورہ میں مسجد نبوی کے قریب رہاکرتے تھے ان کی ایک مرتبہ قاضی سے گفتگو ہوئی اور اس نے ان کا عقیدہ جاننے کے لیے توسل کے بارے میں گفتگو شروع کردی کہ توسل کو آپ کیا کہتے ہیں تو انھوں نے فرمایا

<sup>(</sup>۱)البقره،آیت ۱۵۳

<sup>(</sup>۲)المائده،آیت۳۵

277

نواے دل کہ میر ، حائز کہتا ہوں۔کہادلیل کیاہے تو فرمایا کہ قرآن میں ارشادہے:

نَاتُهَا الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا اللَّهِ الْوَسِيْلَةُ ()

"اے ایمان والواللہ سے ڈرواور اس کی طرف وسلیہ تلاش کرو"

اس نے کہاکہ یہاں وسلیہ سے مراد اعمال ہیں لینی اعمال کی بحاآوری کرو حالال كه اعمال توسب «تقوىي» كاندرآگ اتَّقُوالله - بهل فرماديا كياب، ائمان كا يهلي ذكر موجيكا ب كه الت وه جو ائمان لا يجك - اتَّتُعُو اللهَ-تقوى اختيار کرو۔ تقویٰ اعمال صالحہ کی بجاآوری ہے۔اب اعمال صالحہ کی بجاآوری کے بعد بیہ ارشاہے :وَانْتَغُو اللَّهِ الْوَسِلْلَّةَ اس كى بارگاه ميں وسيله دُهوندُو.. تُوكُفتْكُومُ کرنے کے لیے حضرت مولانا ضاء الدین مدنی رخلنٹے نے ارشاد فرمایا بتم کہتے ہوکہ وسلیہ سے مراد اعمال ہیں تو کیا تم کو یقین ہے کہ جو اعمال تم کرتے ہووہ سب اللہ کے بہال مقبول ہیں کیوں کہ عمل ہماراجب مقبول ہوگا تبھی کچھ کام آئے گا جوعمل ردہوگیاکسی بھی خلل کی وجہ سے،کسی بھی خرابی کی وجہ سے،نیت میں اخلاص نہیں ہے، مامل میں فتور ہے کچھ بھی فسادہاس کی وجہ سے ردہوگیا تو ظاہر ہے کہ کچھ کام دینے کا نہیں ہے۔اعمال اس سے مراد ہیں تو وہی اعمال کا رآمد ہوسکتے ہیں جو اللہ کے بہال مقبول ہوں تو انھوں نے سوال فرمایاکہ کیا تم کو یقین ہے کہ تمھارے اعمال مقبول ہیں ؟وہ بولاکہ یقین تو نہیں ہے "امیدر کھتا ہوں" انھوں نے فرمایاہم جن مقدس ہستیوں کو وسیلہ بناتے ہیں وہ اللہ تبارک وتعالیٰ کی بارگاہ میں اس قدر مقبول اور برگزیدہ ہیں کہ جو ان کی مقبولیت میں شک کرے گا وہ بھی مومن نہیں رہ جائے گاتو جو انبیاے کرام ہیں اور خصوصاً سيدالا نبيا عليه السلام به سب الله تبارك وتعالى كي بارگاه مين مقبول بين اور ان مقبولان بارگاہ کو ہم اپنا وسیلہ بناتے ہیں ان کی مقبولیت میں جوشک کرے

(۱)المائده،آیت۳۵

نواے دل کہ اللّٰہ تبارک وتعالیٰ کی بارگاہ میں سے مقبول نہیں ہیں تووہ مومن ہی نہیں رہ حائے گا توتم عمل کو جس کی مقبولیت کاٹھکاناہی نہیں ہے جس عمل کے بارے میں معلوم ہی نہیں ہے کہ مقبول ہے یامردود ہے اس کو وسیلہ بنانادرست کہتے ہوتو ہم تو ان کو وسیلہ بناتے ہیں جن کا مقبول ہوناقطعی اور تقینی ہے اوراس کے اندرشک لانا بھی ایمان کی بربادی ہے۔ یہ عجب معاملہ ہے کہ اعمال کا وسیله درست قراردیت بین کیا اعمال غیرخدانهیں بین ؟

شرک کا مطلب کیا ہوتاہے؟آج تک انھوں نے شرک کا مفہوم متعین نہیں کیانہ شرک کامطلب سمجھاکسی بھی مخلوق کو اللہ کی ذات یا خاص صفات میں کوئی شریک کرتاہے مااس کوخالق پاستقل بالذات مانتاہے یاواجب الوجودمانتا ہے تو وہ مشرک ہوجائے گابہ نہیں ہے کہ ذرّہ کواللہ کی ذات یاصفات میں شریک بنائے گاتومشرک ہوجائے گا اور پہاڑ کوشریک بنائے گاتو نہیں ہوگا۔ انبیا اوراولیا کوشریک بنائے گا تومشرک ہوجائے گا اور اعمال کو شریک بنائے گا تو مشرک نہیں ہوگا، زندہ کوشریک بنائے گاتومشرک ہوجائے گا،مردہ کوشریک بنائے گاتومشرک نہیں ہوگامااس کے برعکس کہ مردہ کواگرشریک بنائے گا تومشرک ہوجائے گااورزندہ کوشریک بنائے گاتومشرک نہیں ہوگا ایسا کوئی فرق نہیں ہے۔ الله تعالیٰ کی ذات اور صفات کے کسی کو بھی شریک بنائے چاہے ذرّہ کوشریک بنائے یا پہاڑ کوبنائے، نبی کو بنائے یاولی کو بنائے یا غیرنبی اور غیر ولی کوپنائے ،عمل کو بنائے یا عامل کوبنائے اس میں کسی کوبھی شریک بنائے گا توبقدیاًوہ مشرک ہوجائے گاس کا کوئی فرق نہیں ہےکہ کس کوبنارہا ہے۔

الله تبارك وتعالى ايني ذات ميس ايني صفات كمال ميس متوحد، منفرد، يكتا، بے مثل اور نظیرہے۔ہم اہل سنت کا عقیدہ یہ ہے کہ اللہ تبارک وتعالی کے جتنے بھی کمالات ہیں جتنی صفات ہیں وہ کسی غیر کی عطاسے کسی غیر کے

الوجودہے وہ خالق ہے سب کو وجود بخشنے والاہے اوراس کے ساتھ ساتھ اللہ تبارک وتعالی کے جتنے بھی کمالات ہیں وہ سب کے سب اس کو اس کی ذات سے حاصل ہیں کسی کی عطاسے نہیں ہیں اور جس کوجو کھ بھی کمال حاصل ہے چیوٹا ہویا بڑا ہوکسی طرح کا بھی کو ئی اختیار وتصرف اس کو حاصل ہے یہ اس کی ذات سے نہیں بلکہ اللہ کی عطاسے ہے اور اگر اللہ کا کمال کوئی مانتاہے کہ بیہ دوسرے کا دیاہواہے، دوسرے کاعطاکیا ہواہے تووہ کافرہوگا۔اللہ تبارک وتعالی كاكمال حبيباكه ماننا تھا مانانہيں اوراللہ تعالی کی کسی قوت کو،کسی كمال کو، کسی اختبار کو،کسی تصرف کوکسی دوسرے کاعطیہ سمجھتاہے تویقیناً وہ اللہ کونہیں جانتاہے الله کو نہیں مانتاہے اس لیے اللہ تبارک وتعالی کاجو کمال ہے وہ یقیبناکسی کاعطیہ نہیں ہے اور مخلوق کے پاس جو کمال ہے جاہے ایک ذرہ کے برابر ہوبالیک پہاڑ سے بڑھ کرہو وہ اللہ تبارک وتعالی کی عطاسے اوراس کے دینے سے،اس کی تخلیق سے ہے،اس کے پیدا کرنے سے ہے اوراس کواپیا بنانے سے ہے اس لیے ہم انبیا اوراولیاکے اندر جو کمالات اللہ تبارک وتعالی کی عطاسے مانتے ہیں یہ کمالات اللہ کے اندر ہیں تو وہ ذاتی ہیں مخلوق کے اندر جو کمال ہیں رب کی ی عطاسے ہیں۔ وہ کتنی ہی عظیم مخلوقات ہوں،انبیااوراولیاہوں،ان میں جو بھی کمالات ہیں وہ اللہ تبارک وتعالی کے دینے ہیں اسی طریقے سے عام انسانوں میں اگرچلنے، پھرنے، نماز پڑھنے، روزہ رکھنے، جج کرنے، زکات دینے یادیگر اعمال خیر بجالانے بابرائیاں کرنے کسی بھی شرکو انجام دینے کی جوطاقت اور قوت ہے میہ اللہ تبارک وتعالی کی پیدا کردہ ہے۔انسان کی اپنی ذاتی نہیں ہےاس وجہ سے ہم اہل سنت کااعتقادیہی ہے کہ کسی بھی چیز کو جوغیراللہ ہے اس کواللہ کاشریک بنانا، حاسب الله کی ذات میں شریک بناناہو یا صفات خاصہ

نواے دل میر، شریک بنانا یقیبیًا شرک ہے اوراس کی وجہ سے انسان مشرک ہوجائے گااور بندے کوجبیباکمال حاصل ہے کہ اللہ کادیاہوااس کاعطاکیاہواہے بخشا ہوا ہے۔ابیا عطائی کمال اگراللہ کے لیے کوئی مانتاہے تووہ مومن نہیں رہ حائے گااللہ كاكمال دوسرے كاعطيه مان كروہ كافر ہوجائے گا اس ليے ہمارے نزدىك كوئى فرق کرنے کی ضرورت نہیں ہے اعمال ہول توبیہ بھی غیراللہ ہیں اور انبیاے کرام ہوں اولیائے کرام ہوں یہ بھی غیراللہ ہیں۔لیکن اللہ تبارک وتعالی نےان کووجاہت اور توت اور مقبولیت عطافرمائی ہے اس کی وجہ سے ہم ان کو اللہ کی مار گاہ میں وسیلہ بناسکتے ہیں بلکہ اللہ تبارک وتعالیٰ نےان کو وسیلہ بنانے کا حکم دباہے اورارشاد فرمایا:

وَانْتَغُواْ اللَّهِ الْدَسِيلَةَ السَّاكِ اللَّهِ عَلَى الرَّكَاهِ مِينَ وسيلِم تلاش كرو-اب احادیث برآئے تواحادیث بھی اس معنی میں بے شار ملیں گی اور صحابۂ کرام کے انبیاے کرام کے عمل پرآئے تووہ بھی بے شار ملیں گے انھوں نے دوسروں سے مددلی ہے دوسروں کووسیلہ بنایاہے اور یہ ہوتار ہتاہے جس طریقے سے کہ میں نے عرض کیاکہ عام حاجات اور ضروریات میں ہم ایک دوسرے سے مدوحاصل کرتے ہیں،اس کواپنی حاجت برآری کاذریعہ اور وسیلہ بناتے ہیں اسی طریقے سے خاص حاجات اور خاص ضروریات میں بھی دوسروں کوذریعہ اوروسیلہ بنانامیہ بھی ایک ایسا طریقہ ہے جو جاری رہاہے اور ہوتارہاہے۔ مسلم شریف کی حدیث ہے حضرت ربیعہ ابن کعب اسلمی وٹائعیاً جو حضور ﷺ لَمُنْ اللَّهُ كَى خدمت میں وضو كاياني اور ضرورت كى چيزیں حاضر كماكرتے تھے ایک بار رسول الله ﷺ نےارشاد فرمایا ''سل'' اے ربیعہ مجھ سے مانگو۔ حضرت ربیعہ نے عرض کیا"اسٹلك مرافقتك في الجنة" میں آپ سے جنت میں آپ کی رفاقت طلب کرتاہوں اور سرکار مدینہ ﷺ نے ارشاد فرمایا

" أوغير ذلك "كياس كے علاوہ بھى كچھ چاہتے ہو، توعض كيا" هوذلك " بس جنت ميں آپ كى رفاقت چاہيے۔ سركار نے ارشاد فرمايا: "فأعنى على نفسك بكثرة السجود" توجھے ابنی ذات كے اوپر كثرت سجدہ سے مدددو۔

اب اس حدیث پرآپ غور کریں اور شار حین حدیث کے ارشادات بھی سنیں کہ خود رسول اللہ ﷺ نے مانگنے کوارشاد فرمایاجب کہ ان کے لحاظ سے غيرالله سے مانگنا به شرك ہے مگر رسول الله ﷺ نےارشاد فرمایا''سل''کہ مجھ سے مانگو توگویا کہ رسول اللہ ﷺ نے شرک کرنے کا حکم دیا اورانھوں نے مانگائھی تو روٹی چاول نہیں مانگاجوعام طورسے مانگاجاتا ہے اور ضروریات میں کام آتاہے۔مانگی تو بہت ہی عظیم چز مانگی عرض کیا ''اسٹلك مرافقتك في الجنة'' میں جنت میں آپ کی رفاقت آپ سے مانگتاہوں تواس سوال میں ایک توجنت انھوں نے مانگی اور دوسرے کہ جنت میں رسول الله ﷺ کی رفاقت مانگی ورنیہ جنت توکوئی بھی ہوسکتی ہے نچلے درجہ کی بھی ہوسکتی ہے، جنت کاکوئی کونہ بھی ہوسکتا ہے لیکن جنت میں اس کااعلیٰ ترین مقام جو انبیاے کرام کو حاصل ہوتاہے وہ انھوں نے مانگا اوررسول اللہ ﷺ سے اس کی درخواست کی اورعض کیا "اسئلك مرافقتك فی الجنة" میں جنت میں آپ سے آپ كی رفاقت طلب کرتا ہوں۔اس کے بعد بھی سرکارنے یہ نہیں فرمایاکہ:بید کیاتم نے مانگ لیا؟ارےروٹی وال حیاول مانگتے تومیں دے دیتاتم نےمانگا توجت مانگی وہ اللہ کے ہاتھ میں ہے میں کہاں سے دوں گامہ نہیں ارشاد فرمایا بلکہ ارشاد فرمایا ''أو غير ذلك''اتنابي بألچھ اور بھي لعني جنت توميں دےسکتا ہوں تم کودے ديا اور اس کے علاوہ بھی کچھ جاہتے ہوتووہ بھی مانگ سکتے ہو۔

اگراتی عظیم چیز لیعنی جنت کو مانگنااور جنت میں بھی سید الانبیا ﷺ کی رفاقت کامانگنااور میہ اعتقادر کھناکہ حضور ﷺ جنت کے دینے پر جنت میں اپنی

۔ رفاقت عطا کرنے پر،انتاظیم ترین مقام دینے پر قادر ہیں۔ یہ اعتقاد رکھنا اگر شرک ہوتاتورسول الله ﷺ ان كومشرك ہونے كاتكم ديتے۔اس كے بعد كلمه پڑھاتے۔ پھراس کے بعد کچھ اور کام ہو تالیکن سرکارنے تو پہلے خود ہی ارشاد فرمایا ''سل' 'کہ تم مانگواوراس کے بعد انھوں نے مانگابھی توکوئی دنیوی چز نہیں مانگی بلکہ بہت ہی عظیم چیز مانگی جنت اور جنت میں سیدالانبیاش کی اللہ کی رفاقت اوراس مانگنے کے بعد رسول اللہ ﷺ نے ان کی ہمت افزائی کی مزید ان کو شوق دلایا اورارشاد فرمایا کہ اتناہی یااور کچھ چاہتے ہوتوانھوں نے عرض کیاکہ بس یہی چاہتا ہوں جنت اوراس کے ساتھ آپ کی رفاقت حاصل ہوجائے اور پھر اس کے بعد رسول الله ﷺ نے جوارشاد فرمایا ہے اس کے خلاف کوئی دلیل نہیں جویہ کہتے ہیں كه ال كابعد كثرت سجده كاحكم ديا "فأعنى على نفسك بكثرة السجود" اگریہ کہیں کہ اس سے اس کی نفی ہوتی ہے توہر گزنفی نہیں ہوتی ہےبلکہ حضور کیالیکن تمہارا کام یہ ہے کہ کثرت سجدہ سے تم اپنے کواس کے لائق بھی بناؤ اوراہل بھی بناؤ اور انبیاے کرام کے ساتھ رہنے اوران کی رفاقت کی لیاقت بھی اینے اندر پیدا کرواوراس کے ساتھ ساتھ کچھ اور مطلب نکلتاہے توخود رسول بھی تومد دمانگناہوا۔اس سے معلوم ہواکہ صحابۂ کرام بیر اعتقاد رکھتے تھے کہ حضور ﷺ دنیاکی حیوٹی حیوٹی چیزیں توکیاآخرت کی عظیم چیزجنت اوراس سے عظیم چرز جنت میں انبیااورسیدالانبیاش کی افتت عطاکرنے پر قادر ہیں اوروہ اس کو مانگنے پردے سکتے ہیں اوررسول اللہ ﷺ نےان کواس اعتقاد پر برقرار رکھا اس کی نفی نہیں کی اوریہ نہیں فرمایاکہ آئی بڑی قدرت میرے لیے مان کرکے اور اتنا بڑاسوال مجھ سے کرکے تم مشرک ہوگئے بلکہ حضور ﷺ بڑا نے وہ ان

نواے دل کوعطا فرمایا اور جوانھوں نے مانگا تھا اس کو دیا تواس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ انبیاے کرام کوبیہ طاقت اور قوت حاصل ہوتی ہے اوروہ عطافرماسکتے ہیں۔ حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی ڈانٹھالگٹے آج کے فرقے جن کواپنا پیشوااور امام تسلیم کرتے ہیں ہندوستان کےاندرعلم حدیث کی نشرواشاعت ان کاظیم کارنامہ ہے۵۲ اور میں ان کاوصال ہےان کےسلسلۂ حدیث سے آج برصغیر کے سبھی افراد مستفیض ہورہے ہیں وہ مشکات کی شرح اشعۃ اللمعات میں ارشاد

"ازاطلاق سوال که بفرمودسل وتخصیص نه کرد بمطلوبے خاص، معلوم می شود که کار ہمہ بدست ہمت وکرامت اوست، ہرچه خواہد، ہر کراخواہد ماذن پرور د گارخو دیدہد <sup>(())</sup> کہ حضورﷺ نے سوال کومطلق رکھااور صرف اتناہی فرمایا کیہ مانگو کسی خاص مطلب کی شخصیص نہیں کی کہ دنیاکی چزیں مانگو کمان اورزرہ مانگو تلواراور نیزہ مانگویہ چھوٹی چھوٹی چیزیں جو میرے دائرۂ اختبار میں ہیں وہ مانگو کسی خاص مطلب کی شخصیص نہیں کی اورانھوں نے مطلق فرمادیاکہ مانگو اس سوال کو مطلق رکھنے سے یہ معلوم ہوتاہے کہ حضور شائلی کے دست اختیار میں ان کے دست کرامت وتصرف میں تمام امور ہیں اورجس کو وہ جوچاہیں اینے پروردگار کے اذن سے عطافرمادیں اس کے بعد بہ شعر لکھاہے کہ

اگر خیریت دنیا و عقبی آرزوداری بدرگاهش بیاوهرچه می خواهی تمناکن

"أكردنياوآخرت كي بهلائي حايث موتوان كي بارگاه ميس حاضري دو اورجو كچھ حایتے ہواس کی آرزوکرو،اس کی تمناکرو"اوراس کے بعد امام بوصیری کابیہ شعر بھی لکھاہے

فار منجودك الدنيا وضرتها

ومنعلومكعلم اللوح والقلم

'گلہ آپ کی سخاوت سے دنیا بھی ہے آخرت بھی ہےاور آپ کے علوم ہی کاایک حصہ لوح و قلم کاعلم ہے ''۔

اس شعر کوبھی انھوں نے یہاں پردرج کیاہے تواس شعر سے جوامام بوصیری کاہے جوقصیدہ بردہ شریف کاشعرہے اس سے بھی یہ ظاہر ہوتاہے کہ حضور ﷺ کویہ اختیارات حاصل تھے۔حضرت شیخ حدیث کایہ مطلب بیان کرتے ہیں۔

ملاعلی قاری رحمة الله تعالی علیه جوزبردست بزرگ بین وه بھی اپنی شرح" مرقاق المفاقے" میں اس بات کوذکرکرتے بین که حضور بڑالٹا ایٹی نے مطلق یہ حکم دیااس سے معلوم ہوتاہے کہ تمام اختیارات وامور حضور اکرم بڑالٹا ایٹی کے دست کرامت وتصرف میں بین اوروہ جس کوجوچاہیں اپنے پروردگار کے حکم سے عطا فرما سکتے ہیں۔

اب جب حضور ﷺ کویہ سارے اختیارات،سارے امور حاصل ہیں تو اگر ان سے ان امور کوما نگتے ہیں اور کسی بھی کام میں ان کووسیلہ بناتے ہیں تویہ شرک کسی طرح سے نہیں ہوسکتا۔جس طریقہ سے حضرت ربیعہ ابن کعب اسلمی وُلِی اُلْقَالُی اُلْمِی کُلُور کے فرمان پران کے سامنے ان سے مانگا اور سرکار نے عطا کیا برقرار رکھا اس طریقے سے ہم بھی ان سے اگر کچھ مانگتے ہیں،طلب کرتے ہیں تویہ حضور ﷺ کی تعلیم کے عین مطابق ہے، صحابی کے اعتقاد کے عین موافق ہے اس پرتمام اہل سنت کے عین موافق ہے اس پرتمام اہل سنت عمل کرسکتے ہیں اور یہی نہیں قرآن کریم میں ارشاد فرمایا ہے:

وَلَوْ آنَّهُمْ إِذْ ظَّلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ

لَوَجَدُوااللهَ تَوَّابًا رَّحِيًّا<sup>(1)</sup>

"کہ اگرانھوں نے اپنی جانوں پرظلم کیاہواور پھرتمہائے پاس آئیں اوراللہ سے اپنے گناہوں کی بخشش چاہیں اوررسول بھی ان کے لیے مغفرت کی دعاکر دیں تو ضروراللہ کوبہت توبہ قبول کرنے والارحم فرمانے والاپائیں گے"۔
اس آیت کریمہ سے معلوم ہوتاہے کہ جب اہل ایمان نے اپنے اوپرظلم کیاہو، اپنے اوپرظلم کامطلب ہے ہے کہ کسی بھی گناہ کاار تکاب کیاہوکوئی بھی خلاف شرع کام کیاہوتورسول کی بارگاہ میں حاضری دیں۔

' وَلَوْاَنَّهُمْ إِذْ ظَّلَكُوٓ النَّفْسَهُمْ جَاءُوْكَ ''

اگرانھوں نے اپنی جانوں پرظلم کیاہواور پھر تمہارے پاس حاضری دیں اور اللہ سے اپنے گناہ کی جنشش چاہیں اور رسول بھی ان کے لیے بخشش کی دعاکر دیں توضرور اللہ کوتوبہ قبول کرنے والار حم کرنے والا پایئیں گے۔

ایک بات میں یہاں ہے بھی عرض کردوں کہ ہم اہل سنت یہ نہیں کہتے ہیں کہ اللہ تبارک وتعالی سے براہ راست دعاکرناسرے سے جائز ہی نہیں ہے کیوں کہ انبیاے کرام اولیاے کرام کاظریقہ رہاہے بھی بغیر توسل کے انھوں نے دعاکی ہے اور براہ راست خداسے مانگاہے اور بھی وسیلہ کے ساتھ مانگاہے۔ توبہ بندے کی اپنی حالت پر اپنے خیال پرہے کہ جہاں یہ سمجھتاہے کہ یہ کام عظیم ہندے کی اپنی حالت پر اپنے خیال پرہے کہ جہاں سے مجھ کو بے دعاکرنی ہے جمھے وسیلہ کسی کاحاصل کرناچاہیے اوراس کے وسیلہ سے مجھ کو بے دعاکرنی جائیں ہو وہ دعاکرے اورعام حالات میں وہ براہ راست اللہ تبارک وتعالی سے دعائیں کرتاہے کہ "رب اغفر لی رب ار جھنی "اس طرح صبح وشام دن رات وہ دعاکر سکتاہے اس کی کوئی ممانعت نہیں ہے۔ ہم یہ کہتے ہیں کہ انبیاے کرام نے وسیلہ۔ حضور ﷺ کے بارے میں حدیث ہے:

(۱)النساء آیت نمبر ۲۴

یستفتح بصعالیك المهاجرین (۱) که حضور شانتا نظیم مهاجرین میں سے جونادار افراد ہوتے ان کے وسیلہ سے فتح کی دعاکرتے تھے جبکہ انبیاے کرام کا تعلق رب تبارک و تعالی سے براہ راست ہوتا ہے لیکن یہ ظاہر کرنے کے لیے کہ غیراللہ کووسیلہ بنایا جاسکتا ہے اوران مہاجرین کی جوخاص طور سے نادار تھے ان کی عزت افزائی کرنے کے لیے ان کی عظمت بڑھانے کے لیے رسول اللہ شکانی ان کے وسیلے سے فتح کی دعاکیا کرتے تھے اور فتح حاصل ہوتی تھی توبہ بھی حضور شکانی ان کے کاطریقہ رہاہے کہ اپنے سے کم ترکووسیلہ بنایاصرف ان کی عزت افزائی کے لیے اور امت کو یہ بتانے کے لیے کہ جب میں کم ترکو وسیلہ بناسکتا ہوں توتم بہتر کواور بزرگ تر کوبدر جداولی وسیلہ بناسکتا ہوں توتم بہتر کواور بزرگ تر کوبدر جداولی وسیلہ بناسکتا ہوں توتم بہتر کواور بزرگ تر کوبدر جداولی وسیلہ بناسکتا ہوں توقع بہتر کواور براگ تر کوبدر جداولی وسیلہ بناسکتے ہوتو یہ توسیلہ بناسکتا ہوں توقع دہاہے دور یہ آیت کریمہ جو ہے:

وَلُوۡاتُّهُمۡ اِذُظَّلَهُوۡااَنَّهُمُ

اس کے اوپر بھی صحابہ کرام نے عمل کیا وہ حضور ﷺ کی بارگاہ میں حاضر ہوکر اپنی مغفرت اور بخشش چاہتے تصاور حضور ﷺ کے زمانے کے بعد تابعین، تنع تابعین کے زمانے کاواقعہ ہے جس کو تمام مصنفین نے اپنی کتابوں میں درج کیاہے خاص طور سے باب مناسک جج کے بیان میں کہ ایک عتبی تھے وہ فرماتے ہیں کہ میں حضور ﷺ کی بارگاہ میں تھاایک اعرائی آیااوراس نے آیت فرماتے ہیں کہ میں حضور ﷺ کی بارگاہ میں تھاایک اعرائی آیااوراس نے آیت کریمہ پڑھی

وَلُوۡانَّهُمُ إِذْ ظَّلَهُوۡا اَنْفُسَهُم

اس کے بعد یہ کہاکہ اللہ تبارک وتعالی نے آپ کی ذات کوہمارے لیے وسیلہ بنایا ہے میں نے اپنی ذات پرجوظم کیاہے زیادتی کی ہے میں آپ کی بارگاہ میں حاضر ہوا ہوں اپنے رب سے اپنے گناہوں کی مغفرت چاہتاہوں

(١)مصنف ابن ابي شيبه، مجم طبراني، شرح لسنة، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة لمصابيح

نواے دل اور آپ کی شفاعت چاہتا ہول کہ آپ میرے لیے مغفرت کی دعاکر دیں تومیری مغفرت ہوجائے گی۔

ورودشريف يره ليس اللهم صل على محمد طلاطليقية

اس آیت کریمه وَلُو أَنَّهُمْ إِذْ ظَّلَمُوا أَنْفُسُهُمْ سِمْعَلَق وه تابعی تھے بان کرتے ہیں ایک اعرانی سرکار کی بارگاہ میں حاضر ہوا، یہ آیت کریمہ پڑھی اور رب تبارک وتعالی سے مغفرت جاہی سرکار کووسیلہ بنامااوریہ کہاکہ اللہ تبارک وتعالی نے ہم کوبہ حکم دیاہے کہ ہم آپ کی بارگاہ میں حاضر ہوں اور آپ کو وسیلہ بنائیں اورآپ سے شفاعت حابیں تومیں اس کے مطابق رب تبارک وتعالی سے اپنے گناہوں کی مغفرت حابتاہوں اور آپ کووسیلہ بناتاہوں آپ کی شفاعت حابتاہوں کہ اللہ تبارک وتعالی مجھ کو بخش دے پھراس کے بعد دوشعر پڑھے اور حلا گیاوہ راوی بیان کرتے ہیں کہ مجھ کواس دوران نیند آگئ تومیں نے سرکار دوعالم ﷺ کوخواب میں دمکھا کہ سرکارنے ارشاد فرمایاکہ اس اعربی کو بشارت دے دوکہ اللہ تبارک وتعالی نے میری شفاعت سے اس اعرانی کی معفرت فرمادی ہے توصحابہ و تابعین کابھی یہ عمل رہاہے اوراتناہی نہیں ابوالبشر سیدناآدم غِلالیِّلاًان کے بارے میں خود حدیث میں ہے،جس کو حضرت عمر ابن خطاب خِلاَ عَلَی نَا کریم الله المنظم من الله المراني بيام اور حاكم نے مشدرك میں اس كوروایت كباطبرانی نے مجم کبیر میں اس کولکھانے اوراس کے علاوہ محدثین نے بھی ذکر کیا ہے امام تقی الدین سبکی نے اس حدیث کے بارے میں جو کچھ بھی ابن تیمیہ نے کلام کیاتھا اس کاجواب بھی دیاہے اس حدیث پاک میں یہ ہے کہ

"لمااقترف آدم الخطيئة قال يارب اسئلك بحق محمد لماغفرت لي فقال الله ياأدم وكيف عرفت محمدوكم أخلُقه قال يارب لإنك لماخلقتني بيدك ونفخت في من روحك رفعت رأسي فرأيت على

قوائم العرش مكتوبا لاإله الاالله محمدرسول الله فعلمت انك لم تضف الى اسمك الااحب الخلق اليك فقال صدقت ياآدم انه لاحب الخلق الى أمااذاسألتني بحقه فقدغفرت لك ولو لامحمد ماغفرت لك و ماخلقتك "(۱)

انبیاے کرام کوتورب تبارک وتعالی سے براہ راست تعلق ہوتاہے اور بغیر کسی توسل کے وہ دعاکر سکتے ہیں اور کرتے بھی تھے بہلے بھی کرتے تھے بعد میں بھی کرتے رہے لیکن جب انھوں نے دیکھا کہ دعاباب اجابت تک نہیں پہنچ میں المتدرک، ذکرا خیار سدالم سلین جہم، ص:۳۱

ربی ہے اور رب تبارک وتعالی کی طرف سے قبول کامژدہ نہیں آرہاہے تورسول اللہ ﷺ کاانھوں نے وسیلہ لیااوررسول اللہ ﷺ کے وسیلہ سے دعاکی کہ اسٹلك بحق محمد لما غفر ت لی " توان کی وہ دعامقبول بھی ہوئی اوران کی مغفرت بھی ہوئی توبہ حضرت آدم ﷺ کاکاطریقہ ہے جو حضور ﷺ کے اس دنیا میں جلوہ گرہونے سے بہت پہلے پیش آدپاتھا جب کہ حضرت آدم ﷺ بنت ہوئیا ہنت میں جلوہ گرہونے سے بہت ہوگیا ہے اوراس سے یہ فاقعہ رونما ہودیا ہے اور حضرت آدم ﷺ کیالیہ نامی کو وسیلہ بنایا ہے اوراس سے یہ ثابت ہوگیا ہے کہ جو حضرات اللہ تبارک وتعالی سے براہ راست تعلق رکھنے والے ہیں وہ بھی کسی کو وسیلہ بناسکتے ہیں اور قرآن مقدس میں جوارشاد فرمایا گیا ہے یہود کے بارے میں کہ

يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِيْنَ كَفَهُ وَاللهُ

ہوتا یہ تھاکہ جب یہود کامشرکین سے معاملہ ہوتاتھا تو حضور ﷺ کے وسلے سے دعامانگاکرتے تھاس کو قرآن مقدس نے نقل کیاہے ''یکستَفْتِحُون عَلَی الَّذِیْنَ کَفَرُوٰ ''کہ یہ حضور ﷺ کے وسلے سے کفار کے خلاف فتح کی دعاکیاکرتے سے ادراس کوروایتوں میں بیان کیاگیا کہ وہ یوں کہاکرتے تھے کہ

اَللَّهُمَّ انْصُرْنَاعليهم بِالنَّبِيِّ المبعوث آخرالزمان الذي نجد صفته في التوراة (٢)

"ہماری نفرت فرمااس نبی کے واسطے سے جس کی صفت ہم توراۃ میں پاتے ہیں" قرآن مقدس میں بھی اس بات کاذکر کیااگریہ عمل شرک ہوتا تو یقیناً قرآن مقدس اس کو ذکر نہیں کرتا اور اگر ذکر کیاتو اس کارد بھی ہوتا۔ کیوں کہ

(۱)البقره، آیت ۸

(٢) تفسير جلالين، ج:اص: ١٦

قرآن میں جوبات بغیر رد کے آئے تو یہ اس بات کی دلیل ہے کہ وہ جائز اور درست ہے۔ اس طرح کے معاملات، اس طرح کی آیات اور احادیث موجود ہیں اور سب توسب خود حضور ﷺ کے زمانے میں اور زمانۂ اقدس کے بعد ہمیشہ یہ امت کا معمول رہا ہے کہ وہ اپنی حاجوں میں مقدس ہستیوں کاوسیلہ لیت رہے ہیں اور یقینا شرک سے اس کا کوئی تعلق اور علاقہ نہیں ہے اور ایک آخری بات یہ بھی ذکر کر دول کہ یہ زندہ اور مردہ کافرق کرتے ہیں توآپ سن لیجے! ۔۔ بات یہ بھی ذکر کر دول کہ یہ زندہ اور مردہ کافرق کرتے ہیں توآپ سن لیجے! ۔۔ کہ امام غزالی ڈالٹی اللی اللہ اللہ اللہ اللہ علی محدث کہ امام غزالی ڈالٹی کا ارشاد نقل کیا ہے حضرت شخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی ڈالٹی اللہ علیہ کی تابوں میں خاص طور سے "اشعۃ اللہ عات "میں کہ وہ فرماتے ہیں:

من يستمدبه في حياته يستمد به بعد محاته

کہ جس سے اس کی حیات میں مدد مانگی جاسکتی ہے اس سے اس کو وفات کے بعد بھی مددمانگی جاسکتی ہے۔

معاملہ یہ ہے کہ یہ روخانیت کی طاقت اور قوت ہوتی ہے یہ جس طریقے سے کہ زندگی میں ہوتی ہے اسی طریقے سے فوت کے بعد بھی ہوتی ہے۔یہ لوگ مغالطہ دیتے ہیں کہ آدمی مرنے کے بعد کچھ بھی نہیں رہ جاتا ہے۔ پتھر اورانسان میں کوئی فرق نہیں رہ جاتاہے اگر ایسا ہوتو احادیث کریمہ میں جو تعلیم دی گئی ہے کہ جب قبرستان میں جاؤ تو یہ کہو:

السلام عليكم يااهل القبور من المومنين والمومنات انتم لنا سلف وانا ان شاء الله بكم لاحقون. (۱)

سلام کرو جاکر۔ السلام علیکم یا اهل القبور کہوکہ اے قبر والو! تم پرسلام ہواورتم ہمارے پیشواہواورہم بھی ان شاء اللہ تم سے آملنےوالے ہیں۔ (۱)مندالروبانی ج:اص: ۱2

نواے دل اگرست پتھر وہال پڑے ہوئے ہیں تو حدیث میں یہ فرماناکہ جاکرکے السلام علیم کہو یہ گویا کہ پتھروں کوسلام کرنے کا حکم دیا گیاہے۔ رسول اللہ الله لا الله الله الله اور عقلی کا حکم دے سکتے ہیں ؟ کہ جو مالکلیہ جماد الکلیہ جماد محض ہے نہ سننے کی قوت رکھتاہے،نہ سمجھنے کی طاقت رکھتاہے اس کے پاس جاکرے تم کہوالسلام علیکم تو یہ احادیث کریمہ اس بات کو بتاتی ہیں کہ انبہا اور اولیاکے مراتب تو بہت بلند ہیں۔عام مومنین اور ہمارےعام بھائی جواس دنیا سے چلے گئے ہیں وہ بھی جانے کے بعد اتن سمجھ اتناادراک رکھتے ہیں کہ وہ ہمارا سلام سنیں اور اس کا جواب دیں وجہ کیاہے کہ روح مرتی نہیں ہے جسم سے روح جد ابوحاتی ہے۔جسم عام لوگوں کاسر تابھی ہے گاتابھی ہے سب کچھ ہوتا ہے لیکن روح باقی رہتی ہے اورروح کے زندہ اور باقی رہنے کو توفلاسفہ بھی مانتے ہیں اس کے لیے موت نہیں اوروہ ادراک کرتی ہے۔ قبر کے پاس جوکوئی شناسا آتاہے کوئی اس کے اقارب میں سے آتاہے تواس کا ادراک کرتی ہے اور اس کی ملاقات سے وہ خوش ہوتی ہے۔

اس مضمون یر بہت سی حدیثیں بھی ہیں اور علمائے کرام کے ارشادات بھی ہیں اوراس بارے میں تومستقل کتاب امام جلال الدین سیوطی نے مشرح الصدور في احوال الموتى والقبور" لكسى بـ اس سے يه معلوم موتاب كه عام مردوں کو بھی اتنی قوت اوراتنا ادراک رہتاہے کہ وہ ہمارا سلام سنیں ورنہ رسول کہو، توبہ سرکار کاارشاد عام مُردول کے لیے بھی اتنی قوت اور اتنی ساعت اوراتنا ادراک بتاتے ہیں اوراس سے یہ ثابت ہوتاہے کہ پہلے سے اگران کے پاس روحانی قوت ہوتی ہے تو وہ قوت اور بڑھ جاتی ہے۔اس کو شیخ عبدالعزیز محدث دہلوی ڈالٹ<u>ھنا گئی</u>ے نے فرمایا ہے جن کو یہ اپنا مقتدا کہتے ہیں کہ جب روح نکلتی ہے۔

نواے دل تو گوما کہ ایک پنجرے میں بند تھا ایک پرندہ اب وہ آزاد ہوگیا اوراس کے بعد دنیا میں جہاں چاہے روح سیر کرتی ہے ملاً اعلیٰ سے ملتی ہے اوراس کی قوت بڑھ جاتی ہے۔ توانبیا ہے کرام اوراولیا ہے عظام کی ارواح کے اندر کتنی عظیم قوت ہوگی ہم جوان کے لیے قوت مانتے ہیں وہ روحانی قوت مانتے ہیں اور اس روحانی توت کا کیا حال ہوگا، یہ روحانی قوت بہر حال باقی رہتی ہے اوراس روحانی قوت کی بنیاد پر وہ مدد کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں او ر پہلے جس طریقے سے مدد کرسکتے تھے آج بھی مدد کرسکتے ہیں اوراسی کحاظ سے ہم ان سے استمداد اور استعانت کرتے ہیں۔

رب تبارک وتعالی ہم سب کو حق سمجھنے حق قبول کرنے حق ماننے اور حق پر چلنے کی توفیق عطافرمائے۔وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين\_ 

## طلبه کی دینی واخلاقی ذمه داریاں

خطاب بتاریخ ۱۹۲رجب ۱۳۳۱ه مطابق ۹۸مکی ۱۰۰۵ دوشنبه، عزیزالمساجدجامعه اشرفیه مبارک بور

\_\_\_\_\_

نحمده ونصلي ونسلم على رسوله الكريم

بہت کی باتیں وہ ہیں جو حالاتِ زمانہ کے باعث بیان کرنی پڑتی ہیں آج اشرفیہ مخالف جو ماحول بنانے کی کوشش ہورہی ہے۔اس کی وجہ سے ہم کو بولنا پڑتا ہے آپ لوگ شب وروز جامعہ اشرفیہ میں گزارتے ہیں درس گاہوں میں حاضر رہتے ہیں، وارالافتا میں جاتے آتے ہیں، اساتذہ سے،ارکان سے اور مفتیان کرام سے ملاقاتیں ہوتی رہتی ہیں، ہر شخص اپنے دل پرہاتھ رکھ کرسوپے کہ کیا جامعہ اشرفیہ میں دین اسلام اور سنیت کے علاوہ کوئی کام ہورہاہے؟ جس طریقے سے جامعہ اشرفیہ کے قیام کے وقت اور حضور حافظ ملت کی تشریف آوری کے وقت یہاں سے اسلام اور سنیت کا پیغام عام کیا جا تاتھا اس طریقے سے آج کے وقت بہاں سے اسلام اور سنیت کا پیغام عام کیا جا رہا ہے، چہلے جس طریقے سے اسلام کے تحفظ کے لیے، اور امام احمد رضافد سرہ کی تعلیمات تحفظ کے لیے، سنیت کے تحفظ کے لیے، اور امام احمد رضافد سرہ کی تعلیمات کو عام کرنے اور ان کے تحفظ کے لیے یہاں خدمات انجام دی جاتی تھیں۔اسی طور سے آج بھی خدمات انجام دی جاتی تھیں۔اسی

طور سے آج بھی خدمات انجام دی جاتی ہیں۔
اور ہم لوگوں کی،ارکان، متعلقین کی کوشش تسلسل کے ساتھ جاری ہے۔
اسلام کے خلاف اعتراضات غیر مسلموں کی طرف سے ہوتے ہیں ان کے جوابات کے لیے افراد تیار کیے جاتے ہیں،اور سنیت کے خلاف وہا ہیے، دیابنہ، قادیانیوں کی طرف سے جواعترا ضات کیے جاتے ہیں اور لوگوں کو بہکانے کی کوشش کی طرف سے جواعترا ضات کیے جاتے ہیں اور لوگوں کو بہکانے کی کوشش کی

نواے دل ماتی ہے اشرفیہ نے اس کے خلاف بھی محاذ کھول رکھاہے،طلبہ کو اس کے لیے تیار کیاجاتا ہے اور کچھ طلبہ بھی ان کوششوں میں ساتھ دیتے ہیں، انھوں نے وہابیت کے خلاف کئی ایک کتابیں شائع کیں جسے انوار ساطعہ جو زمانہ دراز سے نایاب تھی اورالصوارم الہند ہہ جو شیر بیٹھاہل سنت عِلاِکھٹے کی اشاعت کے پیجہتر سال بعد جامعہ اشرفیہ کے طلبہ نے چھالی۔

اگریہاں کے طلبہ ما اسانذہ" حسام الحرمین "سے ذرائھی منحرف ہوتے، تو "الصوارم الهنديه "شائع كرنے كى كما ضرورت تقى؟ جس ميں كه مرزاغلام احمد قادمانی، قاسم نانوتوی، رشید احمر گنگوہی، خلیل احمد انبیٹھوی اوراشرف علی گھانوی کی تکفیر کا حکم دیا گیاہے اوراس پردوسو اڑسٹھ (۲۷۸) علماے ہندوسندھ کے دستخط ہیں ان کی تصدیقات ہیں۔اگریہ حضرات کچھ بھی اس مسلک سے منحرف ہوتے یا اس سے تھوڑی سی بھی اپنے دل میں مجی رکھتے تواس طرح کی کتابیں شائع کرنے کی کوشش نہ ہوتی بلکہ یہاں یا اور کہیں اس طرح کی جو کتابیں ہوتیں ان کو بھی نکال کردفن کردیتے۔

لیکن دفن کرنے کاکام تووہ لوگ کررہے ہیں جوہزرگوں کےورثہ سے غافل بیٹے ہیں اوراسے دیمک کی نذر بنارہے ہیں۔ جو کتابیں شائع ہو چکی ہیں ان کودوبارہ شائع کرنے کی فکر نہیں ہے اور جو کھی شائع نہیں ہوئی ہیں ان کو شائع كرنے كى فكرنہيں ہے، يہ فكراشرفيہ كى ہے جس نے فتاوى رضوبيہ جبيباا ثاثہ شائع كما حدالمتار جو شائع نهيل ہوئي تھي اس كو شائع كما، اور كتنے مطبوعہ وغير مطبوعہ رسائل ہیں جو اشرفیہ مااس کے فرزندوں کے ذریعہ شائع ہوئے، توہم اپنی جگہ سے ذرابھی نہیں سے ہیں بات کیاہے؟ کچھ لوگوں نے اپنی اُناکے لیے جامعہ اشرفیہ کی مخالفت کابیرااٹھالیاہے۔

میں بھی دوسرے مدرسوں کوچھوڑکرکے آباہوں ماضی قریب میں، میں نے

نواے دل فیض العلوم محرآباد کوچھوڑاہے اس سے پہلے نداے حق جلال بور کو چھوڑاہے،اس سے پہلے فیض العلوم جمشیر بوراوراس سے پہلے دارالعلوم فیضیہ نظامیہ بھاگل بور کو چھوڑا ہے لیکن کوئی نہیں کہ سکتاکہ وہاں سے آنے کے بعد میں نے ان مدارس کی برخواہی کی ہواور ان میں کسی کو نیجاد کھانے کی کوشش کی ہویا یہ سوچا ہوکہ میرے جانے کے بعد یہ مدرسہ بالکل ویران ہوجائے یامیں یہ ثابت کروں کہ یہاں کے اسانذہ بالکل بکار ہیں اور کسی قشم کی اہلیت نہیں رکھتے ہیں ماوہ دین ومسلک سے منحرف ہو جکے ہیں پاسی بھی انتظامی اور تعلیمی محور سے ان کو باادارے کومیں نے نیجاد کھانے کی کوشش کی۔

انسان کی ضرورت ہوتی ہے،وہ آتاجاتار ہتاہے مگرادارہ جو دین کاقلعہ ہوتا ہے جھوٹا ہویابراجب تک اس سے دین کی خدمت ہورہی ہے اس کی مخالفت کسی طریقے سے روانہیں ہے۔

اگر کسی کے اندر کوئی کمی باخامی پیداہوئی توہاری ہمدردی کا تفاضا یہ ہے کہ ہم اس خامی کو دور کریں،اس کاازالہ کریں، کوئی ادارہ بجٹ کی کمی کی وجہ سے بدُحالی کا شکار ہوگیا تو اس کی طرف ہم توجہ دیں اور اس کی ساکھ برقرار رکھنے کے لیے اس کے معاونین زیادہ فراہم کریں، اس کوپہلی راہ پرلائیں اور اگر وہاں کے لوگ وہاں کی تعلیم میں کو تاہی کررہے ہیں توہم ان کو تعلیم کی طرف رغبت دلایا کریں تربیت کی طرف رغبت دلایاکریں۔ یہ ادارے سے ہمدردی کاتفاضا ہوتاہے۔

اورادارہ اگر اینی روش پر جاری ہے دین متین کی عظیم خدمات انجام دے رہا ہے اس کے باوجود اس کی مخالفت ہوتو اس کامطلب سے کہ ایک دینی مرکزی مخالفت کی جارہی ہے اور عظیم پیانے پردین کاجوکام ہورہاہے اس کے اندرزُ کاوٹ ڈالنے کی کوشش کی جارہی ہے۔ بید دنیا کابدترین کام تو ہو سکتا ہے

نواے دل لیکن کارِ خیر کسی طرح نہیں ہوسکتا۔

انثر فیہ کو متعدد بزرگول نے چھوڑاہے۔ ماضی قریب میں بھی،ماضی بعید میں بھی۔ مگرکسی نے نہ مسلک سے انحراف کاالزام لگایا،نہ وہ ماحول پیداکیا جوآج منصوبہ بند طریقے پر پیداکیا گیاہے۔

منصوبہ بندطریقے پر پیدائیاگیاہے۔
اسی ماحول نے ہمیں یہ چیلنج دیاہے اس کی اجازت دی ہے اور اس کی وجہ سے ہمیں یہ کہناپڑتاہے کہ جودنیا کا برترین کام ہوسکتاہے اس کا بیڑائمر پر اٹھالیاگیاہے اور دین حق کی اشاعت، سنیت کے فروغ کاکام جوجامعہ سے ہورہا ہے اس کو بڑھاوا دینے،اس کو بھیلانے، یاکم از کم اس کی مدح وستائش کرنے اوراس کے حق میں کلمۂ خیر کہنے کی بھی گنجائش سینوں کے اندر نہیں ہے۔

كتنے تنگ دل ہیں یہ سینے!!

جولوگ دور کے رہنے والے ہیں وہ حقائق نہیں جانے۔ لیکن جو یہاں شب وروزگرارتے ہیں،اور یہال تعلیم حاصل کررہے ہیں وہ اچھی طرح جانے ہیں کہ یہاں دین کو چھوڑ کرکے اور کون ساکام ہورہاہے،ہم ہمیشہ یہی تعلیم دیتے ہیں اور یہی بتاتے ہیں کہ آپ ہمیشہ دین وسنیت سے وابستہ رہیے، اعلی حضرت قدس سرہ کی کتابوں کا مطالعہ سیجے کہ حقیقی علم ان کتابوں سے آپ کو حاصل ہوگا اور ساتھ ساتھ طرز تحقیق، طرز بیان، طرز گفتگو بھی معلوم ہوگا، جو چیزیں آپ کو ملیں گی وہ آپ کواعلی حضرت کے رسائل میں بہت سی کتابوں میں کہیں نہیں ملیں گی وہ آپ کواعلی حضرت کے رسائل میں ملیں گی اور میں نے بارہایہ سیمیناروں میں، مجمعوں میں کہا ہے اور نجی مجلسوں میں بھی کہ برصغیر کے ماحول میں اعلی حضرت کے رسائل کے مطالعے کے میں بھی کہ برصغیر کے ماحول میں اعلی حضرت کے رسائل کے مطالعے کے سند جاری کردیتے ہیں عالم نہیں ہوسکتا، یہاں ہم نصاب کی تحمیل کرنے والے کو سند جاری کردیتے ہیں عالم فاضل اس کوبتادیتے ہیں، لیکن جس قدروہ اعلیٰ حضرت کی کتابوں سے دور ہوگا،اسی قدر اس کے اندر سطحیت زیادہ ہوگی اور جس

نواے دل قدروہ کت اعلیٰ حضرت کو گہرائی اور گیرائی سے دیکھے گااسی قدر اِس کے اندر ژرف نگاہی اور تعمق پیداہو گا اوراسی قدراس کے علم میں جلاآئے گی۔آپ خود اس کا مطالعہ کرکے تجربہ کرسکتے ہیں اوراس کا مطالعہ کرنااور تنج یہ کرناضروری بھی ہے، دوطرح کے انسان ہوتے ہیں ایک توکم علم ہوتے ہیں، ان کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے علم کوروشنی بخشنے کے لیے اعلیٰ حضرت کے رسائل کا مطالعه کریں، اور کچھ وہ ہوتے ہیں جھوں نے درس نظامی کا کورس مکمل کرلیا اور ہر درجہ میں فرسٹ نمبر حاصل کیا توسمجھ لیاکہ ہم بہت بڑے علامہ، فہامہ ہوگئے،وہ اعلیٰ حضرت کی کتابوں کامطالعہ کریں گے تومعلوم ہوگاکہ طفل مکتب بھی نہیں ہیں جب ان کی تصانیف اور تحقیقات کودیکھیں گے تو اندازہ ہوگا کہ کس جبل شامخ اورکس بلند پہاڑ کے سامنے ہم ہیں، کہتے ہیں:

جب تک اونٹ نے پہاڑ نہیں دیکھاہے تب تک وہ سمجھتاہے کہ اس سے بڑاکوئی نہیں ہے اور جب بہاڑ کے سامنے آتا ہے تب اس کواپنی بساط معلوم ہوتی ہے تواپنی بساط اور حقیقت معلوم کرنے کے لیے بھی ہم اس جبل شامخ کی کتابوں کا مطالعہ کریں، اس سے استفادہ بھی کریں اورساتھ ساتھ اپنی او قات بھی معلوم کریں کہ اتنی عمر صرف کرنے کے بعد ہم کہاں تک پہنچے۔ اشرفیہ سے متعلق جو میں نے بیان کیا یہ آج کی ضرورت ہے اور حالات کی پیداوار ہے کہ جو بات کہنے کی ضرورت ہمیں مجھی پیش نہیں آئی وہ آج ہمیں کہنی پٹررہی ہے۔ کم از کم جن لوگوں نے مشاہدہ کیاہے وہ اپنے مشاہدہ کے لحاظ سے یہ برملا بیان کرسکتے ہیں کہ ہم نے یہی دیکھا، یہی جانا، یہی پہچاناکہ جامعہ میں آج بھی دین وسنیت ہی کا کام ہوتاہے اوراس سے ذرابھی بےاعتنائی نہیں ہے یہ آپ لوگوں کے اوپر سیحی گواہی دینے کا فریضہ عائد ہوتاہے، نہ یہ کہ آپ جھوٹوں کے حصوٹ میں اپنی آواز ملانا شروع کردیں جو سچائی آپ نے دیکھی

ہے اس سچائی کوبیان کرناآپ کافریضہ ہوتا ہے اور آپ کی ذمہ داری ہوتی ہے اور تا بیل کی خمہ داری ہوتی ہے اور تنایادر کھیں، میں تقیین دلاتا ہوں کہ جن حضرات نے بغیر کسی تعصب کے حسد کے یہاں کی تعلیم کا یہاں کے انتظام کا یہاں کے اساتذہ کا یہاں کی درسگاہوں کا مشاہدہ کیاہے وہ اس بات کی گواہی ضرور دیں گے کہ آج بھی جامعہ اشرفیہ سے ویسے ہی خدمات انجام دی جارہی ہے جیسے پہلے انجام دی جاتی تھیں ان میں کوئی فرق نہیں آیاہے۔

رہ گیا ہے کہ جوفارغین ہمارے جارہے ہیں اور جولائن پر گئے ہوئے ہیں سابعہ، سادسہ والے ان کوبھی جاناہے انھیں آئدہ کے لیے کچھ نصیحت کی جائے تو عرض ہے کہ آدمی اپنی منزل خود متعیّن کرلیتاہے کہ فارغ ہونے کے بعد ہم کو کیاکرنا ہے اور کس میدان میں اترناہے۔ کچھ یونیوسٹی کارخ کرتے ہیں، کچھ مدارس کا رخ کرتے ہیں اور کچھ خطابت کامیدان اختیار کرتے ہیں، اور کچھ اہتمام کاکام دیکھتے ہیں جس طریقے کابھی کام ہواور جوبھی میدان اختیار کریں لیکن ضروری ہے ہے کہ آب ایک مسلمان کی حیثیت سے رہیں۔

مسلمان کی حیثیت سے رہنے کامطلب ہے ہے کہ اپندین پر سختی سے قائم رہیں اور جوفرائض و واجبات ہیں ان کی بجاآوری کریں، نماز اور جماعت کی پابندی کریں، آپ کودکھ کرلوگ دین کوسیکھیں، دین کوحاصل کریں۔ کچھ چیزیں وہ ہوتی ہیں جو دکھ کرشمجھی جاتی ہیں اور کچھ چیزیں سن کرسیکھی جاتی ہیں آپ کاکردار ایساہوناچاہیے کہ لوگ آپ کودکھ کرنماز اور جماعت کی اہمیت محسوس کریں کہ بیہ اہم چیز ہے کیوں کہ بیہ عالم دین ہوکرکے کوشش کررہے ہیں اور خودآپ کے اوپر مسلمان ہونے کی حیثیت سے بھی بیہ ذمہ داری عائدہوتی ہے کہ جوفرائض ہیں ان کے اندرکو تاہی نہ کریں۔ کیریکٹر صاف ستھراپا کیزہ ہوناچاہیے کہ جوفرائض ہیں ان کے اندرکو تاہی نہ کریں۔ کیریکٹر صاف ستھراپا کیزہ ہوناچاہیے اس کے اندرآتی ہے تو اس کی بڑی سے اس کیے کہ کردار کی ذرائجی خرانی انسان کے اندرآتی ہے تو اس کی بڑی سے

نواے دل بڑی شخصیت بھی فوراً آسان سے زمین پر گرجاتی ہے،اس لیے کردار اور کیریکٹر میں کسی طریقے کی خرابی کاگزر نہیں ہوناجاہیے، یہ آپ کے لیے ضروری ہے چاہے آپ کسی مدرسے میں رہیں کسی یونیورٹی میں رہیں، پاکسی مسجد میں رہیں، یاسی میدان خطابت میں رہیں، نماز وجماعت کی پابندی اور احکام خداوندی کی بجا آوری ایک مسلمان کے لیے ضروری ہے اور تمام افعال وکردار کاشریعت حقہ کے مطابق ہوناضروری ہے،اس کے ساتھ ساتھ عالم دین عالم سنت ہونے کے ناطے یہ ذمہ داری بھی عائد ہوتی ہے کہ جس دین کو آپ نے حاصل کیاہے اس دین کو دوسروں تک پہنجائیں اس لیے کہ اللہ تبارک وتعالیٰ کی طرف سے یہ بندوں کے پاس امانت ہے جولوگوں تک پہنچانی ہے اوراسلام اسی طریقے سے تھیلاہے۔

ہمارے اسلاف کوجودین حاصل ہوااگروہ اپنی قوم اوراین حد تک محدود رکھتے توہم آج مسلمان نہ ہوتے، انھوں نےاس دین کوبہت ساری مشکلات جھیل کراور بہت سے مصائب برداشت کرکے گردن کٹواکرکے اور طرح طرح کے مصائب وآلام کاسامناکر کے دیناکے اندر کھیلایا ہے توآج ہم کلمہ لاالٰہ الا الله محمد سول الله پڑھنے کے لائق ہوئے۔ اسلامی گھرانے میں پیدا ہوئے اور بچین سے بیہ کلمہ پڑھتے چلے آئے،اس کلیے اس کلمہ کی عظمت واہمیت کوہم کماحقہ نہیں سمجھتے کیکن جو کسی غیر مسلم سوسائی میں رہاہو اوراس نے دھیرے دھیرے اسلام کو پیچاناہواور کل اسلام پڑھاہووہ اس کلمہ کی اہمیت کو خوب سمجھتا ہے اور جانتا ہے کہ اس کلمہ نے ہم کوکہاں سے کہاں تک پہنجایا۔ ایک عالم ہونے کی حیثیت سے آپ کی تبلیغی ذمہ داری ہوتی ہے کہ آپ اینے دین کودوسروں تک پہنچائیں اس کے لیے وقت نکالیں،راہیں نکالیں اسی طریقے سے عالم اہل سنت ہونے کی حیثیت سے یہ ذمہ داری عائد ہوتی ہے

نواے دل کہ جوباطل فرقے ہیں ان سے اہل سنت کو بچانے کی کوشش کریں بلکہ جواہل باطل سے خلط ملط ہونے کی وجہ سے اپنی راہ سے کچھ منحرف ہورہے ہیں ان کو بھی راہ حق پرلانے کی کوشش کریں،ہوتا یہ ہے کہ مثلاً ایک شخص د کاندار ہے اب اس کے یہاں کچھ دیوبندی آگر بیٹھنے لگے اب دوسراسنی اسے جھوڑ دیتاہے کہ بیہ تودیوبندیوں سے ربط رکھتاہے اس کااٹھنا، بیٹھنا، گفت وشنید جاری ہے۔اس کانتیجہ یہ ہوتا ہے کہ پہلے تو ذراسی ہوالگی تھی مگر کچھ دنوں کے بعدوہ پورایکادیو بندی

اگرہم سنی لوگ س کے باس اٹھتے، بیٹھتے اس کو مجھانے کی کوشش کرتے اوراس کے ذہن میں جوشبہات پیداہوگئے ہیں ان کاازالہ کرتے تووہ کبھی بھی د بوہندی نہیں ہوسکتاتھا اوروہ تبھی سنت سے خارج نہیں ہوتا۔

یہ وہ چزہے جو بہت زبادہ عام ہوگئ ہے کہ اگر کسی نے ذراسابھی دوسروں سے ربط ضبط بیداکیا بلکہ خود کر تانہیں دیوبندیوں کی عادت ہے کہ وہ خود سنیوں کے گھر آتے جاتے ہیں بھگانے پر بھی نہیں مانتے، نمازجنازہ کا موقع ہے آدمی اس وقت خودہی غم کے ماحول میں رہتاہے کس کس کو بھگائے اس میں گھس آئیں گے۔

شادی میں بھی بول توبغیر بلائے نہیں آتے ہیں لیکن آنے کاراستہ ڈھونڈھیں گے اور د کان ہے، مکان ہے تووہاں پر بھی آنے جانے کاراستہ ڈھونڈھیں گے تووہ این مذہب کے پرچار کے لیے کس قدر مضطرب اور پریشان رہتے ہیں اوراشنے حیلے اور تدبیریں اختیار کرتے ہیں کہ اچھے اچھے سنیوں کو بہکادیے ہیں، اس کے مقابلے میں یہ دکھناچاہیے کہ ہمارے اندراس قشم کی تڑپ پائی جاتی ہے اور دوسرے لوگوں کو اپنانے کا راہ حق پر لانے کا کتنا جذبہ پایاجا تاہے۔ کیوں کہ ہمارے یہاں عام روش یہ ہے کہ دوسروں کو اپنانے کا کچھ تصور

نواے دل نہیں سے اپنا کوئی شخص ہے اوراس کے بیہال کسی دیوبندی کی آمد ورفت شروع ہوگئ تواس کے یہاں آناجانا بند کر دیااوراس کو تنہاجھوڑ دیا۔اور بالکل حھوڑ دینے کا نتیجہ بہ ہواکہ وہ خالص دیوبندی ہوگیااوراب اس کے لیے راہ حق کی طرف آنے کی صورت ہی نہیں رہی۔ توبہ جو عام بلاچل پڑی ہےکہ نہ تودوسروں کو اپنانے کا خبال اورنہ ہی اپنوں کو بچانے کا خیال، صرف بیا کہ اپنی حد تک سنی رہ جائیں باقی اگر کوئی بگررہاہے غلط ماحول میں جارہاہے اس کی کوئی پرواہ نہیں ہے تو ہے خود غرضی اور بے غرضی نہیں ہونی چاہیے، ہمارا بھائی ہم سے کٹ رہاہے تو ہمیں اس کادرد ہونا جاہیے اس کی فکرہونی جاہیے۔

سارے مومنین ایک دوسرے کے اعضاکی طرح ہیں اگر کوئی عضو کٹ رہاہے اوراس کادرد نہ ہوتوبہ بہت ہی بے حسی کی چیز ہوگی الیبی بے حسی ہمارے اندر نہیں ہونی جانبے۔عالم اہل سنت ہونے کے لحاظ سے آپ کو دوسروں کو راہ راست دکھانے اور اپنوں کو بجانے کی فکرہونی چاہیے، یہ آپ کے لیے ضروری ہے اور میں نے جو عام بلاذ کر کی ہے اس بلا سے بھی محفوظ رہنے کی کوشش کرنی چاہیے کوئی بگر رہا ہے تواس کو سنجالنے کی کوشش کرناہم پر فرض ہوتاہے، نہ یہ کہ مزید بگڑنے کاموقع فراہم کیاجائے کہ اس کو تبھی سمجھانے کے روادارنہ ہوں اس سےبات چیت کے روادارنہ ہول، یہال تک کہ وہ دوسرول کے نرغے اور گھیرے میں تورے طور سے آجائے۔

اس کے ساتھ ساتھ خودکو پابندر کھنااور عالم کی حیثیت سے مسائل دینیہ کا جاننا اس کے اوپر فرض ہوتاہے کیوں کہ ایک توعامی شخص ہوتاہے اس کو جتنے مسائل کی ضرورت پیش آئے ان کاجاننا اس کےاویر فرض ہوتاہے لیکن عالم جس کی طرف لوگ رجوع کرتے ہیں تو دوسروں کے لحاظ سے بھی اس کے او پر مسائل کا سیکھنا فرض ہوتاہے کہ دوسرے لوگ کون کون سے مسائل اس

سے بوچھ سکتے ہیں دریافت کرسکتے ہیں ان کے لیے اس کو تیار رہناہوگاتاکہ ان کو جائزوناجائز کی راہ بتاسکے اس طریقے سے ہر شخص پر ضروری ہوتاہے کہ وہ اعمال قلبیہ جواس کے اوپر فرض ہیں ان کی بھی بجاآوری کرے، جیسے کہ اخلاص اور توگل۔ یہ چیزیں لوگوں کے اوپر فرض ہوتی ہیں، اس کے لیے کتابیں داخل نصاب کی گئی ہیں۔

اسی طریقے سے کچھ کبائر قلبیہ ہیں لینی بڑے گناہ جوقلب سے تعلق رکھتے ہیں ان کے اندر عُجب ہے دل میں اپنے کو اچھآ بھینا، چاہے زبان سے نہ کہے اوراس سے بڑھ کر تکبرہے لینی اس کا ظہار بھی کرے۔

اسی طریقے سے ریاہے لینی کام توکرتاہے مگر اللہ کے لیے نہیں لوگوں کے لیے کرتاہے، اسی طریقے سے حسدہے لینی کسی کو کچھ نعمت حاصل ہوئی تو اس کازوال چاہے اگرچہ اس کے کے لیے اجازت ہے کہ وہ اپنے لیے بھی اس نعمت کازوال چاہتاہے اس سے حسد کرتا ہے تو یہ امراض قلبیہ میں سے ہے جن سے بچافرض ہے۔

جس طریقے سے فرائض قلبیہ ہوتے ہیں اگر چہ فقہ کی روسے باطن پر تھم نہیں لگایاجاتاہے لیکن ہر مخص اپنے بارے میں جانتاہے کہ اس کے اندراخلاص و توکل ہیں کہ نہیں، اور میرے اندر عُجب، کبر، حسدہے یانہیں؟ یہ بھی گناہ کبیرہ ہیں، اوران سے بھی اپنے کو بچاناضروری ہے۔

اورجس طریقے ہے ہمارے اوپر نمازیں فرض ہیں اسی طریقے سے اخلاص، توکل، تواضع، یہ بھی ہمارے اوپر فرض ہیں کہ ہماراجو بھی عمل ہونیک دلی کے ساتھ خالص اللہ کے لیے ہواسی طریقے سے تواضع بھی ضروری ہے کہ انسان کتناہی بڑاہو جائے مگروہ اللہ کے لیے اپنے کوپست رکھے، دوسرے کے اوپر برتری ظاہرنہ کرے جیساکہ حدیث پاک میں اللہ کے رسول ہڑا انتائی کا ارشاد

**۲۵۰** 

ے: "من تواضع لله رفعه الله"جواللہ کے لیے اپنے کو پست کرے اللہ اس کے درجات بلند کرتاہے، تو تواضع بھی ہمارے اندر ہونا بہت ضروری ہے اسی کے لیے کتاب ریاض الصالحین شامل نصاب ہے جو احادیث کریمہ پر مشتمل ہے اس کے اندراخلاص، توکل اور تواضع وغیرہ کی تعلیم دی گئی ہے اور بیہ ہمارے فرائض میں سے ہیں جن سے ہر مسلمان کو آراستہ ہوناضروری ہو تاہے۔ اسی طرح عُجِب، کبروغیرہ سے بازر بنے کی بھی تعلیم دی گئی ہے جن سے ہر مسلمان کو یاک رہنا ضروری ہے، ہمارے اندرایسامعاشرہ بیدا ہودیا ہے کہ بہ کیائر ہمارے لیے گوباکیائر ہی نہیں ہیں،ما ہیں توبس صغائر ہیں اور یہ فرائض گوباکہ فرائض ہی نہیں ہیں، واجبات سے بھی کم درجے کے ہوگئے ہیں حالال مکہ یہ ہر شخص کے لیے ضروری ہیں۔ ایک طالب علم جو ہمیشہ یہاں فرسٹ نمبرسے یاس ہوتارہا،وہ اب دوسرے مدرسے میں پہنچاجہاں سمجھتاہے کہ مین ہی سب سے بڑا قابل ہوں اور اپنی مدح وستائش کا بڑا شائق رہتاہے،طلبہ نےاس کی تعریف کردی کہ بڑااچھا پڑھاتے ہیں توجناب پھولے نہیں ساتے۔اور دوسروں کو کم تر سمجھنے لگتے ہیں اور پہلے سے جو تجربہ کار وہاں موجود ہیں ان کو نیجاد کھانے کی کوشش کرتے ہیں، انجام یہ ہوتاہے کہ خودجناب کاوہاں پتاصاف ہوجاتاہے۔ کوئی انسان اگربورے طورسے مسلمان ہولینی اس کے اندرتواضع، توکل، اور اخلاص کی صفت ہو،ریا، محب اور کبرسے دوری ہوتویہ نوبت ہی نہیں آئے گی۔ اور یوں بھی اخلاقی طورسے اور زمانے کے لحاظ سے سوجیاحا سے کہ جوہم سے پیش روہیں ان کی تعظیم کرناہمارےاوپر ضروری ہوتاہے، پہلے سے جوخد مت کررہے ہیں توان کی خدمت کاحق ہمارے او پر ہوتاہےاوراس کالحاظ کرنا ہمارے اوپر لازم ہوتاہے۔ جب اس طورسے آپ زندگی گزاریں گے اور اپنے باطنی فرائض کی بھی یابندی کریں گے توناکامی نہ ہوگی باطن کامحاسبہ خود آپ کی ذمہ

101

کیا خرانی ہے خوداس کامحاسبہ کرکے آپ سمجھ سکتے ہیں اوران خوبیوں کو اختیار کرنا، اور برائیوں سے بچنا، یہ آپ کی ذمہ داری ہے۔ یہ لقین کریں کہ یہ جوخوبیاں ہیں فرائض میں داخل ہیں،اور جوخرابیاں ہیں وہ کبائر میں داخل ہیں ان سے بیخنا ضروری ہے۔اس طور سے انسان اپنے کو آراستہ کرلے توان شاء اللہ تعالی وہ ہرمیدان میں کامیاب ہوگاکیوں کہ اس کاہر کام اللہ کے لیے ہوگااس کاہر قدم الله کی راہ میں اٹھے گااوروہ جو کچھ بھی کرے گادین کے لیے کرے گا۔

ادارے کے ساتھ ہم دردی اوروفاداری کاذکرشروع سے ہورہاہے۔خود فارغین نے جو ترانہ پیش کیا جونصیحت کی، ان سب میں اس بات کا اظہار کیا گیاہے کہ ہم جامعہ کے وفادار رہیں گے اور جامعہ سے دائی تعلق رکھیں گے، یقیناً یہ سب کی ذمہ داری بنتی ہے۔رسول اللہ ﷺ نےارشاد فرمایاکہ کسی کے ساتھ اگر کوئی بھلائی کرے تووہ اس کابدلہ دے اور بدلہ نہ دے سکے توکم ازکم اس کاذکر خیرکرے، اس کے لیے دعاہے خیرکرے اگریہ بھی اس نے کرلیاتوحق اداکر دیا۔

ترمذی شریف کے الفاظ یہ ہیں:

من اثنی فقد شکر ،و من کتم فقد کفر . (۱) جس نے تعریف کی ،ذکر خیر کیا تواس نے شکر کیااور چھیا کے رکھاتواس نے

كفران نعمت كيا\_

مدیث شریف میں فرمایا گیاہے: من لم یشکر الناس لم یشکر الله (۲)

جس نے لوگوں کاشکریہ ادانہیں کیاوہ اللہ کاشکر گزار نہیں ہوسکتا۔

(۲) ترمذي شريف، باب ماجاء في الشكر لمن احسن البكرج: ١٩٣٩: ٣٣٩

وہابیہ یہ کہتے ہیں کہ ہمیں رسول کی تعظیم کی کوئی ضرورت نہیں ہے،ان کو ماننے کی کوئی ضرورت نہیں ہے،ان کو ماننے کی کوئی ضرورت نہیں ہے،صرف اللہ کااحسان مانناکافی ہے،کیوں کہ اسی نے دین دیا،اسلام دیا، ایمان دیا،رسول کاہمارے اوپرکوئی احسان نہیں ہے۔اسی طریقے سے انسان جب نہ ماننے پر آتا ہے تودہ یہی کہتا ہے، ہمارے اوپرجو کچھ ہے وہ سب اللہ کی طرف سے ہے نہ کسی ادارے کا ہمارے اوپراحسان ہے اورنہ کسی استاذ کاکوئی احسان ہے۔

جب آدمی ناشکری کرناچاہتاہے تواس کے لیے یہ جملہ بول دیتاہے لیکن رسول اللہ ﷺ کارشادیہ ہے کہ''من لھ یشکرالناس لھ یشکراللہ''اس لیے اگر کوئی یہ سمجھے کہ ہم اپنے ادارے کے ساتھ بوفائی کرکے، اپنے اساتذہ کے ساتھ بوفائی کرکے اللہ کا حق اداکردیں گے توبہ ممکن نہیں۔جس نے آپ کے علمی سفر کاسامان کیا اور آپ کوقیمتی علوم سے، اعمال سے، ہدایات سے، تعلیمات سے آراستہ کیااس کا اپنے اوپر کوئی احسان ہی نہ مائیں تواس سے بڑھ کرکے ناشکری اور کفران نعمت اور کیا ہوگا۔

یہ ضروری ہے کہ انسان جہال سے فیض پاتاہے یاجہال سے بھی حصہ پاتاہے اس کویادر کھے، اوراس کاحق اداکرنے کی کوشش کرے کم ازکم اس کا ذکر خیر ہی کرے۔

## خطبهصدارت

خانقاه قادریه ابوبیه پپرا کنک ضلع کشی نگریونی سر جمادی الاولی ۱۳۳۷ه مطابق سار فروری ۲۰۱۲ء

\_\_\_\_\_

اپنے اسلاف سے وابنگی اوران کا ذکر خیر زندہ قوم کی نشانی ہے۔اس سے جہال گزشتہ اکابر کی خدمات کا تعارف ہوتا ہے وہیں موجودہ نسل کے لیے راہ عمل بھی ہموار ہوتی ہے،ان کی بےلوث اور مخلصانہ سرگر میوں کا کویاد کر کے لوگوں کے دلوں میں گرمی،ارادوں میں پختگی،عزائم میں بلندی اور کاموں میں تیزی آتی ہے۔

خانقاہ قادریہ ایوبیہ کے ارکان ومعاونین قابل مبارک باد ہیں کہ سال رواب جمادی الاولی میں المراز الازیم کے عرس الوبی کے موقع پر پیراکنک ضلع کشی مگر یوبی میں ہونے والے اجلاس اور سیمینار کے لیے انھوں نے سراج الہند مولاناشاہ عبدالعزیز محدث دہلوی (ولادت:۲۵۸رمضان ۱۵۹ وصال: ۱۸ شوال ۱۳۳۹ کی حیات وخدمات کا انتخاب کیاہے۔

سراج الہندگی خدمات کادائرہ بورے برصغیر کو محیط ہے۔انھوں نے درس وتدریس،تصنیف و تالیف،تزکیہ وارشاداوروعظ وخطاب چاروں طریقوں سے دین وعلم کی خدمت اورعوام وخواص کی فکری،قلبی اورعملی تربیت میں کارہائے نمایاں انجام دیے ہیں۔ان کے مواعظ حسنہ سے ایک جہان فیض یاب ہواہے اور ان کی تصانیف آج بھی اہل علم کی دست گیری اور مشکل کشائی کرتی ہوئی نظر آتی ہیں۔

 $\mathcal{L}^{\mathcal{L}}$ نواے دل

میں سمجھتاہوں کہ اس اجمال کی تفصیل مندوبین کے مقالات اور خطابات کے ذریعہ جلوہ فشال ہوگی۔سراج الہند کی تصانیف جلیلہ کا بھی ذکرہوگا،ان فلک پیاعلما و محدثین کا بھی جودرس گاہ عزیزی سے بہرہ مند ہوئے، ان سالکین کا بھی جنھوں نے بارگاہ عزیزی سے فیض پاکر مسندِارشادوتزکیہ کو رونق بخشی اور ان مواعظ کا بھی ذکرہوگا جن سے بیشارنا معلوم بندگان خداکی فکروممل کی دنیاسنورتی رہی۔

سیمینارکے مقالات کے ساتھ اگراجلاس کے خطبات کابھی مقبول و مفید حصہ ضبطِ تحریر میں آجائے تو سراج الهند کی حیات وخدمات پرایک ضخیم مجموعہ ارباب فکرونظر کی ضیافت اور اصحابِ ذوق وشوق کی بصیرت و مسرت کا سامان موگا۔والله الموفق لکل حیر والمیسر لکل صعب.

یہاں بیہ تذکرہ مناسب ہوگاکہ ہم شاگردانِ حافظ ملت مولانا شاہ عبدالعزیز محدث مرادآبادی (۱۳۱۲ھ -۱۳۹۱ھ)کاعلمی رشتہ بھی کئی طریقوں سے حضرت سراج الہند کی بارگاہ سے منسلک ہے:

ا-حافظ ملت -صدرالشریعه مولاناامجدعلی عظمی مصنف بهار شریعت (۱۲۹۲ه-۱۳۹۰) اعلی حضرت امام احمدرضا قادری بریلوی (۱۲۹۲ه-۱۳۹۰) احالی حضرت امام احمدرضا قادری بریلوی (۱۲۹۱ه-۱۳۹۰) - سراج حفاتم الاکابر مولاناشاه آل رسول احمدی مار بروی (۱۲۹۹ه-۱۳۹۱ه) - سراج الهندمولانا شاه عبدالعزیز محدث دبلوی (۱۵۹ه-۱۳۳۹ه) قدست اسرار بهم الهندمولانا شاه عبدالعزیز محدث دبلوی (۱۲۹۱ه-۱۳۵۸ه) - سراج الله خال رام بوری احمده فضل حق خیرآبادی (۱۲۱ه-۱۳۵۸ه) - سراج الهندعیهم الرحمه ساحافظ ملت -صدرالشریعه -مولانا وصی احمد محدث سورتی ثم پیلی بحیتی ساحافظ ملت -صدرالشریعه -مولانا وصی احمد محدث سورتی ثم پیلی بحیتی الاحمد الهندعیهم الرحمه سراج الهندعیهم الرحمه الهندعیهم الرحمه الهند علیهم الرحمه الهند علیه الموران المو

700

عدل ۲- حافظ ملت -صدرالشریعه-محدث سورتی -مولانا احد علی سهارن بوری (م ١٢٩٧ه) شاه محراتكن محدث دہلوی (١٩٩١ه-٢٧٢ه)-سراج الهند عِلاَقِحَيْهـ میں سمجھتاہوں کہ اس وقت بر صغیر میں جو بھی علاو فضلاہیں تقریباً بھی كاسلسائة تلمذ خصوصاً تلمذ في الحديث كسى نه كسى واسطه سے حضرت سراج الهند شاه عبدالعزيز محدث دہلوی رُمُنْتُطَافِية تک پہنچناہے۔اگراسی ایک فیضان اور رشته دوام کودیکھا جائے تو یہ حضرت سراج الہند کی ایک عظیم خصوصیت ہے جومعاصرین ك درميان ان ك امتياز ك لي كافى بـ ذالك فضل الله يوتيه من يشاء والله ذوالفضل العظيم

حالات حاضره اورابل سنت کی ذمه داریال بموقع آخری نشست ۲۳۷روال فقهی سیمینارمجلس شرعی جامعه اشرفیه مبارک بور منعقده بتاریخ:۲۸/۲۹/۲۸ بسرنومبر۲۰۱۵ء شنبه تا دوشنبه

نحمده و نصلي على رسوله الكريم. وَلْتَكُنُ مِّنْكُمُ اُمَّدُّيَّدُعُوْنَ إِلَى الْخَيْرِوَيَا مُرُوْنَ بِالْمَعُرُوْفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَلُ وَاُولَيِكَ هُمُ الْمُقْلِحُوْنِ (۱)

آج عالمی حالات مسلمانوں کے حق میں بہت ہی خطرناک ہیں اوراہل سنت کے جوحالات ہیں وہ اورزیادہ افسوس ناک ہیں، پوری دنیاپر نظر ڈالیس تومسلمانوں کوبرنام کرنے کے لیے اوران کو حکومتوں سے بے دخل کرنے کے لیے بڑی بڑی سازشیں رچی جارہی ہیں اور جولوگ یہ کام انجام دے رہے ہیں سیاسی طاقت بھی ان کے پاس ہے، فوجی قوت بھی ان کے پاس ہے اور مالی طاقت بھی افس کے ہاتھ میں ہے،ان سب کو دیکھتے ہوئے مسلمانوں کے لیے یہ نہایت ہی نازک دورہے۔ان حالات میں بھی اگر مسلمان اپنے اوپر غورنہ کریں اور انھیں کواپناآ قاتسلیم کریں اور انھیں کواپناآ قاتسلیم کریں اور آفسی کواپناآ قاتسلیم کریں ہوارتی بہت ہی افسوس ناک چیزہے کہ وہ قوم جوامامت اور رہبری کا فریضہ انجام دیاکرتی تھی آج وہ غلامی کی دہلیز پر کھڑی ہے اوراسی پراسے فخرہے، بنام مسلم جو حکومتیں ہیں ان کے پاس اس طرح کی قوت اور عقل ہونی چاہیے بنام مسلم جو حکومتیں ہیں اوراگلوں نے امامت وقیادت کاجو فریضہ انجام دیا تھا اسے کہ وہ اپنی روش پر آسکیس اوراگلوں نے امامت وقیادت کاجو فریضہ انجام دیا تھا اسے اپنے اندر طاقت وقوت پیداکریں تو بہت پچھ آج

(۱)آل عمران،نمبر۱۰۰

نواے دل بھی کر <u>سکت</u>ے ہیں، لیکن جس نے طے کر لیا ہو کہ بس غیروں کی غلامی ہی ہمارا حصہ ہے تووہ کچھ بھی نہیں کر سکتا۔

آج کچھ فرقے ہیں جن کے نام کی حکومتیں دنیامیں قائم ہیں اوروہ حکومتیں اس فرقے کے فروغ کے لیے اپنے سرمایہ کابڑا حصہ صرف کررہی ہیں اس طریقے سے یہ باطل فرقے جن کے خطے بہت محدود تھے اور ان کے حاننے اور ماننے والے بہت کم تھے آج بڑھتے اور پھلتے چلے جارہے ہیں اوراب دنیامیں کوئی ایساملک نہیں رہ گیاہے جہاں ان کےافراد، ان کے لوگ،ان کی تنظیمیں اور تنظیموں کے تحت ان کے ادارے نہ قائم ہوں۔

السے حالات میں اہل سنت کے نام کی جوخاص مسلک اہل سنت کے فروغ کے لیے قائم ہوایسی کوئی حکومت نظر نہیں آتی،اگرچہ ایک دوحکومتیں ایسی ہیں جہاں پراہل سنت کو بالادسی حاصل ہے وہ اگر جاہیں تومسلک اہل سنت کی بڑی بڑی خدمات انحام دی حاسکتی ہیں لیکن ان سے بھی وہ کام نہیں ہورہاہے جوہماری حریف اور مخالف جماعتوں کی حکومتیں انجام دےرہی ہیں،ان حالات میں خودعوام اہل سنت پربیہ فریضہ عائد ہو تاہے کہ اپنے تشخص کو باقی رکھنے ، کے لیے،اینے مذہب کوفروغ دینے کے لیے اوردنیا کے اندران کے خلاف جو ایک مہم حلادی گئی ہے اورباطل کو بڑی تیزی کےساتھ فروغ دیاجارہاہےاس کے مقابلے کے لیے تیار رہیں اس لیے کہ حکومتوں سے بہ کام انجام پذیر ہو تانظر نہیں آرہاہے تو تمام اہل سنت کا فریضہ ہو تاہے کہ اپنی قوتیں سمیٹیں، اپنی ہمتیں جمع کریں اور اپنی طاقت وہمت سے ان باطل طاقتوں کامقابلہ کریں۔ یہ باطل فرقے سب سے پہلے اہل سنت ہی پر حملہ آور ہوتے ہیں، کوئی یہودیوں کو مسلمان بنانے کی کوشش نہیں کررہاہے نہ عیسائیوں کومسلمان بنانے کی کوشش کررہاہے بلکہ جو بھی نیا فرقہ پیداہو تاہے وہ سب سے پہلے اہل سنت

نواے دل کو توڑ کراپناہم نوا بنانے کی کوشش کرتاہے، یہ آپ کھلی آنکھوں سے دیکھ سکتے ہیں اس سے کچھ ہی استناآب کوملے گا۔

بظاہر وہ یہی کہتے ہیں کہ ہم اسلام کا فروغ حاہتے ہیں کیکن جتنا وہ اسلام کافروغ نہیں کررہے ہیں اس سے کہیں زیادہ اینے فرقے کافروغ کررہے ہیں اور اس کے لیے اپنی بوری بوری توانائیاں صرف کررہے ہیں اور ہرطرح کی ساسی و حکومتی طاقتیں استعال کررہے ہیں۔

ان حالات میں اہل سنت کوخبر دار ہوناجا سے اوران کوہوشیار ہونا جاہیے، اگر عوام اہل سنت اور علماہے اہل سنت اس کے لیے بیدار نہیں ہوئے اور انھوں نے اپنی قوتوں کو سمبٹا نہیں بلکہ ٹولیوں میں بٹ گئے،ایک ملت ہوتے ہوئے مختلف فرقوں میں بٹ گئے،ایک جماعت ہوتے ہوئے مختلف جماعتوں میں تقسیم ہوگئے اور ایک قوم ہوتے ہوئے مختلف قوموں میں بٹ گئے تو جوباطل توتیں ساری دنیامیں بھیلی ہوئی ہیں ان کامقابلیہ مجال اورناممکن ہوجائے گا۔اس لیے سارے اہل سنت کی بہ ذمہ داری ہوتی ہے کہ وہ ان حالات کا اثر لیس اورسارے حالات کو دیکھتے ہوئے اور سمجھتے ہوئے اپنی قوتوں کو جمع کریں اوران باطل طاقتوں سے مقابلے کے لیے تنارز ہیں، خصوصًامسلک اہل سنت کوفروغ دینے کے لیے اوراس کے خلاف جوباطل طاقتیں برسر پرکار ہیں ان کوزیر کرنے کے لیے طرح طرح کی صلاحیتیں بروے کار لائیں اورجب تک کیجانہیں ہوں گے اور غیر ضروری باتوں سے اپنے کو الگ نہیں کریں گے اس وقت تک کوئی کام بحس وخونی انجام یذیر نہیں ہوگا۔کسی بھی قوم کےادبار کی یہ سب سے بڑی نشانی ہوتی ہے کہ قوم آگے جانے کی بجائے پیچیے جانے کی طرف مائل ہوجائے۔اپنی اصلاح کی بجابے اپنےافساد کی کوشش کرنے گئے اوراسے احساس زبال بھی نہ ہوکہ ہم کو کیا کرنا تھا اور ہم کیاکررہے ہیں۔

**لوا**ے دل

آئی آپ جس میدان میں نظر کریں وہاں آپ کوکام کرنے کو ملے گا اور اہل باطل نے جو کچھ کھیلار کھاہے مثلاً فقہ میں، حدیث میں، تفسیر میں ہرایک میں آپ کوجواب دینے کی ضرورت محسوس ہوگی، اسی طریقہ سے اپنے عقائد کوعام کرنے اور باطل عقائد جو باطل فرقوں نے کھیلار کھے ہیں جدید ذرائع ابلاغ کو اپنے ہاتھ لے کران کا استعال کرتے ہوئے ان باطل عقائد کی تردید اور اپنے مذہب اسلام کی حق کو واضح کرنے کی بہت زیادہ ضرورت ہے، اسی طریقہ سے مذہب اسلام کی صحیح ترجمانی جس طرح اہل سنت کرسکتے ہیں کوئی باطل فرقہ اس طریقہ سے انجام نہیں دے سکتا ہے۔ ہم اہل باطل سے کبھی یہ امیدنہ کریں کہ وہ اسلام کی تبلیغ اور اس کی وکالت کا کام صحیح طور پر انجام دیں گے۔

یہ فریضہ ہم پرعائد ہوتاہے کہ یہودونصای مستشرقین اور مشرکین کاجوبھی اعتراض اسلام پرہوتاہے اس کا جواب دینے کے لیے آخیس کے ذرائع اورا پنی ساری قوتوں کے ساتھ ہم بھی تیار میں یہ اس وقت ہوسکتاہے جب ہم سب آپس میں متحد ہوں اور اپنے فسادکی بجائے اپنی اصلاح کی کوشش کریں۔اسلام وسنیت کے فروغ واستحکام کو مطمح نظر بنائیں۔

میں بارہاغور کرتاہوں کہ ہماری قوم جو قوم اہل سنت ہے، عمومی اعتبار سے
اس سے زیادہ اپنے افساد کی طرف بڑھنے والی اوراپنی اصلاح سے منہ موڑنے
والی شاید ہی دنیامیں کوئی قوم ہو۔ نئی نئی قومیں پیداہور ہی ہیں، نئے نئے فرقے
پیداہور ہے ہیں اور تھوڑے عرصے میں وہ دنیا بھر میں بھیل جاتے ہیں اور لوگوں
تک اپنی باتیں پہنچاتے ہیں لیکن ہم چودہ سوسال سے اس دنیامیں موجود ہیں
اور ہمارا معروف تشخص ہم سے چھینا جارہی ہے اور ہم اس سے غافل ہیں۔
اور فرقہ شاذہ ثابت کرنے کی کوشش کی جارہی ہے اور ہم اس سے غافل ہیں۔
ان حالات میں خود ہمیں بیدار ہونے، اپنے صاحب علم ہونے اور صاحب

نواے دل کردار ہونے کو ثابت کرنا پڑے گامیہ اسی وقت ہوسکتا ہے جب ہم غیر ضروری اور لا یعنی کاموں سے پرہیز کریں،مقصد اوراصلی امور پرتوجہ دیں۔اللہ تعالی ہمیں توفیق خیرسے نوازے۔

ان حالات میں ہماری جو طیمیں اور جوادارے دعوتی،اصلاحی،تقریری، تحریری، تعلیمی اور تصنیفی واشاعتی میدانول میں اپنے محدودوسائل وذرائع کو بروے کار لاتے ہوئے اہل سنت کے فروغ کے لیے سرگرم عمل ہیں انہی کے ذریعہ آج ملت کی کشتی رواں دواں ہے۔ مولاتعالی اضیں مزید قوت وہمت، ترقی واستحکام اوراستقامت بخشےاور جوغافل ومتغافل ہیں بلکہ حال ومآل سے بے پرواہ ہوکر جماعتی انتشار وادبار کے دریے ہیں رب تعالی آخیں ہدایت اور سلامت روی نصیب کرے۔ زبادہ تفصیل سے گریز کرتے ہوئے میں انہی کلمات پر اکتفاکر تاہوں اہل علم خود مجھ سے زبادہ باخبرہیں۔

میں پہلے دن کی طرح آج آخری دن بھی تمام مندوبین کرام کاشکریہ ادا کرتاہوں اور معذرت خواہ ہول کہ آپ کی خدمت میں کوئی کوتاہی ہوئی ہوتو درگزر فرمائیں۔ یہ دیکھیں کہ بہاکسی خاص ادارے کاکام نہیں ہے بلکہ بوری جماعت کاکام ہے،اس لیےاگرانظامی امور میں ہم سےکوئی کوتاہی ہوئی ہوتو بجاطور پرہم آپ سے عفوو درگزر کے امید وار ہیں۔ والعفو عند کرام الناس مأمول. وآخر دعواناأن الجمدلله رب العالمين.

## دورطالب علمی اور کسب فضل و کمال

خطاب بموقع تحریری وتقریری مسابقه، جامعه صدیه چهچهوند شریف ضلع اوریا یونی بتاریخ: ۲۲ محرم ۷۳۷اه/۵/ نومبر ۲۰۱۵ء جمعرات ااربح دن

\_\_\_\_\_

نحمده و نصلي على رسوله الكريم - أما بعد اِنتَهايخُشُو الله مِنْ عِبَادِةِ الْعُلَمَةُ اللهِ اللهُ الل

میں نظم ادارہ حضرت مولاناسید محمدانورمیاں چشتی اور حضرت مولانا مفتی انفاس الحسن چشتی صدرالمدسین اور دیگر اساتذہ جامعہ کا شکریہ اداکر تاہوں کہ انھوں نے یہاں حاضری کاموقع عنایت فرمایا۔ یوں تو اپنے اداروں میں حاضری اور اپنے لوگوں سے ملاقات کا اشتیاق برابر رہتاہے مگر۔

کوئی تقریب بہرملاقات جاہیے

وقت اور حالات کی مساعدت ہوئی توحاضری وملاقات ہوجاتی ہے ورنہ سالہا سال کاعرصہ گزرجاتا ہے اور دل کی آرزودل ہی میں رہ جاتی ہے۔

عزیز طلبه کرام!طالب علمی کازمانه ایک محدوداور مقررزمانه ہوتاہے جس میں ایک طالب علم کوبہت سے علوم اور کمالات سے آراستہ ہوناہو تاہے۔ یہ دور اگر غفلت میں نکل گیاتو پھر ہاتھ نہیں آتا،اس لیےاس زمانہ کو قیمتی سجھتے ہوئے اپنے او قات کو مصرف میں لانا تمام طلبہ کی ذمہ داری ہوتی ہے، پہلی ذمہ داری تو یہی ہے کہ جودرس کتابیں ان کے نصاب میں رکھی گئ ہیں وہ با قاعدہ ان کی تیاری کرکے ان کادرس حاصل کریں، لیعنی اگل سبق کیا ہے اس کے مفاہیم ومراد

(۱)النساء آبت نمبر ۲۴

نوا<u>دل</u> كو يجھنے كى از خودكوشش كريں كه المطالعة هي الاطّلاع على مراد المصنّف. سمرير مطالعہ یہ نہیں ہے کہ سطروں کی سیاہی دیکھ تی اوردر سگاہ میں آکر بیٹھ گئے "مجھا کچھ بھی نہیں، بلکہ مطالعہ یہ ہے کہ مصنف کامقصد کیا ہے اور اپنی عبارت میں انھوں نے کیا کہنا جایا ہے، اس سے طالب علم آگاہ ہوجائے اس طریقہ سے جب کتاب کی تباری ہوگی تودرس کا پہلامرحلہ طے ہوگانس کے بعد دوسرا مرحلہ استاذکی تقریر سننے کاہوتا ہے، وہاں جواشکال آپ کے ذہن میں آیاہواس کوحل کرنے کاموقع آپ کے پاس ہوتا ہے پھر تیسرا مرحلہ اس کے اعادہ کا ہوتاہے یہ ہرطالب علم کی ہرایک سبق سے متعلق ذمہ داری ہوتی ہے اوراس طور سے ہرسبق کو طالب علم کے لیے پڑھنا ضروری ہوتاہے۔جب اس طریقہ سے تمام اساق کو پڑھ لے گا توکتاب کے اوپراس کوعبورحاصل ہوسکے گااوروہ کتاب کی مراد اوراس کے مقاصد کو مجھ سکے گا،اس کے ساتھ ساتھ چوں کہ آپ علم دین حاصل کررہے ہیں،اس لیے علم دین پرعمل کرنااوردوسروں کے لیے خمونہ بنابھی آپ کی ذمہ داری میں داخل ہے اسی لیے اس جامعہ میں طلبہ کی عملی تربیت بھی باضابطہ ہوتی ہے ان کونماز باجماعت کایابند بنانے کی کوشش کی جاتی ہے اس زمانے میں اگریابندی ہوگئ تو پھر اخیر عمر تک پابندی باقی رہے گی اور جب کوئی عالم دین خودیابندہوگاتودوسرے بھی اسے دیکھ کرسبق حاصل کریں گے اوراس کی موعظت اس کی نصیحت اور خطاب بھی دوسروں پراٹرانداز ہوسکے گااوراس کا کرداراس کی گفتار کا مؤید ہوگا اس لیے آپ کو بیہ ہمیشہ ملحوظ رکھناہے کہ آپ کوہمیشہ مال باپ کی گودمیں پرورش نہیں باناہے بلکہ آپ کومیدان عمل میں قدم رکھناہےاورمیدان عمل میں قدم رکھنے کے بعد علم کے ساتھ عمل کی بھی ضرورت پرٹتی ہے کیوں کہ علم اور عمل دونوں سے قوم کو فائدہ پہنچانا یہ آپ کافرض منصی ہوتاہے پھر عمل کے میدان میں ہرطرح کی

ضرورت پرٹی ہےاس تحریری وتقریری مسابقہ میں اس جامعہ میں پڑھنےوالے بہت کم طلبہ نے حصہ لیاہے، تحریری مسابقہ میں صرف ۲۵رطلبہ تھے اور تقریری مسابقه میں ۲۲ر طلبہ تھے۔جب کہ یہ تعداد بڑھنی حاسیے۔ لیکن تقریر میں آج کا جو چیخ و ریکار والاجذباتی انداز ہے وہ اب کار گرنہیں رہ گیاہے بلکہ سنجیرگ کے ساتھ آپ اپنی بات مخاطب کے دل میں اتارنے کی کوشش کریں جوش وجذبہ اور غصہ دکھانے کی کوشش نہ کریں۔آپ اس طورسے دل پذیر اور متاثرکن تقریر کریں کہ سننے والا سننے کے بعد اس یرغورکرے اور جو کچھ اس سے ہوسکتا ہے اس پرعمل کرے یہ انداز آج دنیاکے تمام تعلیم یافتہ حلقوں کے اندر جاری وساری ہے اور بیہ طریقہ کہ چند منٹول کے اندر بہت زماده جوش وغصه دکھاناشروع کرد بابالکل از کار رفتہ ہودیاہے آج پڑھالکھا طبقہ قطعًاس يرتوحه دينے كے ليے تبارنہيں ہےاوراس سے قوم كوفائدہ بھى كم پہنچنا ہے جب کہ مقرر کامقصدیہ ہونا جاہیے کہ لوگوں کے دلوں میں اگر کچھ شکوک وشبہات پیداہو کے ہیں توان کا ازالہ کیاجائے ان کے عقائد کے اندر کچھ خامی آگئ ہے تواس کو دور کیاجائے عمل کے اندراگر خرابی ہے تواس خرانی کودور کیاجائے اور فکری وعملی اعتبارسے ان کوبہتر اور عمدہ بنایاجائے یہ مقرر کامقصد ہوناچاہیے۔ مقرر کامقصدیہ نہیں کہ زبادہ سے زبادہ داد و تحسین حاصل کرلی حائے جیسا کہ نعت خوانی کایہی مقصد ہودیا ہے۔زیادہ داداورانعام حاصل کرنامقصد بن گیا ہے،سامعین کابھی حال کچھ اسی طرح کا ہوتاہے، پڑھنے والاکیا پرھ رہاہے، کیا مدح کررہا ہے، کیا ثناکررہاہے، اگر حمدہ تووہ کیسی حمدییان کررہاہے اس کو نہیں دیکھتے، صرف یہ دیکھتے ہیں کہ نغمگی کیسی ہے، ترنم کیسا ہےاور سننے سنانے کاجو مقصد ہوتا ہے کہ لوگوں کے دلوں پر انزیہنجایاجائے، مضمون سے لوگوں کوہاخبر

نواے دل کیا جائے اور این بات ان کے دل میں اتاری جائے یہ مقصد حاصل نہیں ہوتا

جلسوں میں اگریہ حال ہے کہ نعتوں کاایک دور حلااور بورے مشاعرے کاماحول بن گیا پھر خطاب کی باری آئی تووہ بھی جوش وجذبہ کی نذر ہوگیا توبورا جلسہ ناکام ہوااگرچہ واہ واہ کرنے والوں اور نعرہ لگانے والوں کی تعداد بے شار ہوگئی۔اس فرسودہ انداز کوچپوڑ کرہم اپنی قوم کوعمدہ بنانےاور سنوارنے کی کوشش کریں۔ان کے عقائد، ان کے اعمال،ان کے اخلاق وافکار مراصلات لانے کی کوشش کریں اور یہ اسی وقت ہوگاجب آب دل سے بات کریں اور دل کے اوير انزانداز هول "ازدل خيز دوبردل ريزد" كا ماحول هوتقربر ميس يهي انداز اختيار

تحریر کے سلسلے میں یہ ہے کہ مقالہ لکھنےوالے کو مقالہ کاعنوان پڑھنے کے ساتھ یہ غور کرنا جاسے کہ کون سی چزیں اس کے اندر لاناہمارے لیے ضروری ہے اور کون سی باتیں غیر ضروری ہیں پاپالکل ہی ہے جوڑ ہیں اوران کاذکرمقالہ میں ہرگز نہیں ہوناجا ہے یہ مقالہ لکھنے سے پہلے کہ کھی مقالہ نگار کو غور کرنا اور سمجھنا ضروری ہے مثلاً آج مقالات کے عنوانات میں سے ایک عنوان تقا"امام عظم کی شخصیت ائمه حدیث کی نظر میں "اس عنوان کاتقاضا به ہے کہ امام عظم کے بارے میں ائمۂ حدیث نےجو ارشاد فرمایاہے اور ان کے جو كمالات وفضائل بيان كيان كوييش كباجائي،مقاله لكصفي مين اگرآب نے امام عظم کی پیدائش، نسب، ان کے شاگردوں اوراستاذوں کا ذکرشروع کردہاتویہ غیر ضروری وغیر متعلق چیزیں ہیں، ایبا بھی ہوتاہے کہ کوئی مجموعہ امام عظم کی ذات پرشائع کرناہے تواس کے لیے شخصیت کے تمام پہلؤوں کومقالہ نگار حضرات کے درمیان تقسیم کردیا جاتا ہے اور کسی کوخاص خاص فضائل و کمالات

نواے دل بر کھنے کاموقع دیا جاتا ہے تواب جس کو نشوونمااور حالات زندگی پر کھنے کوکہا گیا ہے وہ فضائل و کمالات پر آجائے، تلامذہ اوراسانذہ پر آجائے یا مخصوص فنون سے متعلق گفتگوشروع کردے تو یہ غیر متعلق چز ہوگی اسی طریقہ سے کسی کو ائمہ حدیث کے اقوال پیش کرنے کو کہا گیاہے اب وہ سفرنامہ شروع کردے کہ کہاں سے کہاں تک انھوں نے سفر کیا، کہاں پیدائش ہوئی اور کن کن اساتذہ کی بارگاہ میں گئےاور کتنے تلامذہ ان کی بارگاہ میں آئے تو یہ سب غیر متعلق چزیں ہیں اس کے بعد اگراینے موضوع کا کچھ حق اداکیا لعنی ائمۂ حدیث کے کچھ اقوال بیش کردیے توخیرورنہ بورامقالہ لاحاصل اوربے کار ہے کہ جوموضوع دیاگیا ہے اس كاكوكى حق ادابى نهيں كمااور بهت سى غير ضرورى باتيں بيان كرديں۔

اس لیے عنوان سامنے آنے کے بعد ہمیں یہ دیکھناضروری ہے کہ اس كاحق كماہوگا اوراس سے عہدہ برآہونے كے ليے ہميں كماچيوڑناہوگا اور كمالينا ہوگا، كمالكھنا ہوگااوركمانہيں لكھناہوگا۔اگربہ مقالہ نگارنے نہرں سمجھاتواس كى بہت بڑی ناکامی ہے،اس کیے عنوان کاحق اداکرنے کے کیے ضروری ہے کہ جو اصل موضوع ہے اس پر گفتگو کی جائے تمہدی ماتیں سطردوسط جارسط ہوسکتی ہیں، صفحہ در صفحہ آپ تمہیری گفتگوکرتے رہے اور اصل موضوع پر دیر میں آئے یا اس يركم گفتگوكى توبيه مقاله بوقعت ہوگا اوراس كى اہميت قارئين كى نظر ميں نہیں ہوگی،ان ہاتوں کالحاظ ر کھنا ضروری ہے۔

پیرجس طرح بولنے میں صحیح تلفظ کاخیال رکھناضروری ہوتاہے،اسی طرح لکھنے میں املاکالحاظ رکھناضروری ہوتاہے اگراملامیں وہ غلطیاں آرہی ہیں جو مبتدی طلبہ میں نہیں ہونی جاہیے توبڑاعیب ہے۔اگر عربی منتبی یامبتدی طلبہ ایسی غلطیاں کریں توبیہ بہت بڑی خامی ہےاسے دور کرنے کی کوشش کرنی جاہیے۔ پیراگراف چیننجنگ آج کی تحربروں کےاندر ضروری ہوتی ہے،ہاتیں بدل رہی

میں توسطریں بھی بدل دی جائیں لیکن اگرایک ہی پیراگراف میں ازابتداتا انتہا کھتے چلے گئے توبیہ سوسال پہلے کاطریقہ ہوسکتاہے آج کابیہ طریقہ نہیں، اس لیےطالب علم کواصول املاہے بھی باخبر ہوناچا ہیے۔

آج کے املااور سوسال پہلے کے املامیں اہل زبان نے بہت سی تبریلیاں کی ہیں، پہلے کااملا کچھ ہوتاتھااور آج کا املا کچھ اور ہے اس کو بھی جاننا حاہیے اس سلسلے میں مجلس برکات جامعہ انثر فیہ مبارک بورکی کتاب ''قواعد املاوانشا'' دیکھیں۔ کیکن میں تواہمی جنرل املاکی بات کررہاہوں لیعنی صحیح طریقہ سے لکھنا،کسی بھی لکھنے والے کے لیے یہ بہت ضروری ہے۔دوسری چیز مسلمانوں اوراہل قلم کے لیے ضروری ہے کہ جب وہ قرآنی آیات تکھیں تو رسم قرآنی کی پابندی کریں اس کے کی تمام ائمہ کالفاق ہے کہ حضرت عثمان غنی ﷺ نے جو مصاحف تبار کرائے تھے اوران مصاحف میں جو رسم اپناماسی کو اپناناضروری ہے،اس کو مجھنے کے لیے آپ یوں سمجھیں کہ اگرآپ عام عربی کے اندر عابدون باصالحون کھیں گے توع کے بعد الف اسی طرح ص کے بعد الف کھیں گے اور عربی تح سرول کے اندر اسی طرح لکھا بھی جاتاہے۔لیکن قرآن کریم میں یہ رسم نہیں کیوں کہ قرآن کریم میں جمع مذکرسالم لکھنے کاطریقہ یہ ہے کہ اس میں الف نہیں لکھا جاتابلکہ الف حذف ہوتاہے توجب عابدون، صالحون، ناصرون لکھاجائے گاتوجذف الف کے ساتھ لکھاجائے گاصرف اس صورت میں جب جع مذکرسالم میں الف جمع کے بعد ہمزہ باکوئی حرف مشدد آرہا ہوتووہاں اثبات الف ہو تاہے جیسے فائزون، ضالون۔ یہاں اثبات الف ہے لیکن جہاں پرایسانہ ہووہاں حذف الف ہوگااوراس کی پابندی کرناہی ضروری ہے اس کے علاوہ بہت سی الیبی جگہیں ہیں جہاں ہمزہ کولکھنے کاطریقہ الگ ہوتا ہے جیسے" فَسْعِلُواْ اهْلَ الذِّكْسِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَبُونَ "مين فاكوسين سے ملاكر لكهاما تاہے

مصحف میں نہیں لکھا گیا،اسی طریقہ سے دوسرے ہمزہ کاشوشہ،یہ بھی نہیں ہے۔ لِيَسْئِلَ ، تُسْئِلَ مِين جمزه كاشوشه نہيں ہے توجو صحف كاطريقه ہے اس کے مطابق لکھناآپ کے لیے ضروری ہے اس کے اوپر ستقل کتابیں بھی تکھیں گئی ہیں، میں نے رسم قرآنی کے معاملے میں آج کے طلبہ کوسامنے رکھتے ہوئے کتاب لکھی ہے"رسم قرآنی اور عربی کتابت کے اصول" آپ کے بہال ہوگی ہمارے بہاں داخل نصاب بھی ہے۔ کتاب رسم قرآنی نہیں تومصحف کودیکھ کرہی کم ازکم آپ آبات کی کتابت درست کرایاکریں اس سے بھی آپ کاکام چل سکتاہے اگرچہ مصاحف میں بھی بہت سی غلطیاں نظر آتی ہیں تاہم کم غلطیاں ہوں گی۔ تحریر میں املاکی درستی اوررسم قرآنی کی پابندی بھی ضروری ہوتی ہے، اس پر بھی دھیان دیناہمارے لیے اور آپ کے لیے بہت ضروری ہے۔ مقالہ بڑھنے میں بعض طلبہ نے بہت روانی کے ساتھ پڑھ دیا، قاریکن کواچھی طرح سننے اور مجھنے کاموقع ہی نہ ملا۔جب آپ کو معلوم ہے کہ آپ كوياني منك ملے ہيں اور پانچ منٹ ميں آپ اپنالورامقالہ نہيں پڑھ سكتے تواس طرح پڑھیں کہ سننے والے کومعلوم ہوکہ آپ کے جملے کیسے ہیں آپ کی ترکیبیں کیاہیں اور آپ کی گفتگو کا مقصد کیاہے،روانی کے ساتھ بہت تیز انداز میں نہیں پڑھناچاہیے اس طریقہ سے جب آپ کو محدود وقت دیا گیاتوآپ اینے مقالے کاخاص حصہ پڑھیں مثلاً آپ کے عنوان کاخاص حصہ ہے امام عظم وَنَالْتَا كَازَمِد وتقویٰ توان پانچ منٹ کوزہد وتقویٰ کے لیے وقف سیجیےاوراس کو سنادیجیےاور تمہدی گفتگو کو چھوڑ دیجے تاکہ سامعین کوخود سمجھ میں آجائے کہ آپ نے اپنے عنوان کا کچھ حق اداکیا ہے یا نہیں۔

نواے دل میں نین تین خیار چار صفحے تک تمہیدی گفتگوہے اور اخیر میں جا کر عنوان پرآئے ہیں اور سنانے میں اس اخیر کو بالکل ہاتھ نہیں لگامااور صرف تمہید میں ہی بورے مانچ منٹ کاوقت ختم کردیا،مقالہ پڑھنے کا یہ طریقہ ہرگز نہیں ہونا چاہیے۔جب آپ کو یہ معلوم ہے کہ ہمارایہ عنوان ہے اوریانچ منٹ میں اینے مقالہ کو پیش کرناہے توعنوان سے متعلق جوحصہ ہے اس کو پڑھنے کی کوشش ہونی چاہیے، اسی کو سناکرآپ عہدہ برآہوجائیں گے اورسامعین کو مجھ میں آجائے گاکہ آپ نے اپنے موضوع پر کوشش صرف فرمائی ہے۔ان چنزوں سے زمانهٔ طالب علمی میں آپ کو باخبراور بہرہ ور ہونا ضروری ہے۔

یقینامیدان میں قدم رکھنے کے بعد تھی ایباموقع ہوتاہے کہ فوری طور پرلوگوں کے اندر کوئی شورش کوئی انتشار بریاہے کوئی فساد درپیش ہے پالوگوں کے دلوں میں شکوک وشبہات درآئے ہیں توان کے ازالے کے لیے فوری طور یرتقر رکرنے کی بھی حاجت پیش آئےگی۔ایسانہیں کہ تقریر بالکل قابل ترک چزہےوہ تقریر جو محض جوش وحذبہ کے اظہار کے لیے ہوتی ہے اس کی کوئی ضرورت نہیں ہے، کیکن عوام کے شبہات کودور کرنے کے لیے اوران کی تعلیم واصلاح کے لیے تقریر کافریضہ آج بھی ہمارے اوپر عائدہوتاہے۔

یادر کھیں کہ تمام انبیاے کرام نے تقریروں ہی کے ذریعہ لوگوں کو مجھایا ہے اور ان تک اینے پیغام کو پہنجایا ہے انھوں نے قلم کاسہاراکم لیاہے جیسے حضوراقدس ﷺ کودوردراز سلاطین تک پیغام پہنچاناہواتوقلم کاسہارالیااور خطوط لکھواکران تک پہنچائے گئے۔لیکن اکثرعوام کے دلوں میں اپنی بات اتارنے کے لیے اپنی زبان اور تقریر کاسہارالینا پڑتاہے اور انبیاے کرام نے یہی کیاہے، اس سے آج بھی ہم سبکدوش نہیں ہیں، یہ سنت بھی باقی رکھنا ہمارے لیے ضروری ہے۔ہاں دور دراز خطوں تک اپنی بات پہنچانی ہے اورزبان سے نہیں پہنچاسکتے

749

نواے دل توقلم کا سہارا لینے کی حاجت پڑتی ہے۔

اگر کسی مخالف نے تحریر کے ذریعہ کوئی بات پیش کی ہے اور تحریری شکل میں ہی اس کو جواب دیناہے تو تحریر میں آپ کے اندر کمال ضروری ہے کیوں کہ تحریر دیریا ہوتی ہے محفوظ بھی رکھی جاتی ہے، سنی سنائی بھی جاتی ہے۔

اورآج توزبانی تقریر کومحفوظ کرنے کے بہت سے آلات ایجاد ہونیکے ہیں اس لیے آج بولنے والابھی بہت بے پرواہوکرنہیں بول سکتاکہ جوچاہے کہ جائے اور جیسے جاہے ویسے کہ جائے کیوں کہ تقریروں کوقید کرلیاجاتاہے اور پھران کی زبان کی خامیاں، بان کی خامیاں،سب برکھی حاسکتی ہیں،اس لیے آج کی تقریر بھی تحریر کی طرح ہو بھی ہے۔اگرچہ تحریر زیادہ قابلِ اعتباراورلائق توجہ قرار دی حاتی ہے اوراس کے اثرات بھی دور رس ودمریا ہوتے ہیں۔

تقریر وتحریر سبھی کمالات طلبہ کوحاصل کرنا ضروری ہے، یہ نہیں ہونا چاہیے كه جب كسى انعامي مقابلي كا اعلان موتواسى وقت آب قلم كو حركت مين لائين، روزانہ صفحہ دوصفحہ لکھنے کی عادت ڈالیں، کوئی ضروری نہیں کہ کوئی انوکھی تحریر معرض وجود میں آئے اوراس پر آپ کو بڑی شاباشی دی جائے۔

آب محض مشق کے لیے ایک دوصفحہ لکھتے رہیں کچھ زمانہ گذرنے کے بعد خود اس پر تنقیدی نگاہ ڈالیں کہ ہم نے جو کھاوہ کسی لائق ہے کہ نہیں،اس میں خامیاں کیا ہیں، خوبیاں کیا ہیں، آپ اس کوخود جانچنے کی کوشش کریں اور آگے مزید اینی صلاحیت کو جلا بخشنے کی کوشش کریں،اینے اساتذہ کودکھلائیں صفحہ دوصفحہ كالرمضمون ہے تود كھنا دكھانا بھى آسان ہے۔جب دس بيس صفحات كامضمون آپ لکھ کرلائیں گے اوراساتذہ کودیں کے تووہ بھی کہیں گے اطمینان سے . آنا، مہینے بھر کے بعد لے جانا، لیکن اگرایک دو صفحہ ہوتو چلتے پھر تے بھی دیکھ سکتے ہیں،اس طریقہ سے آپ کی مشق ہوتی رہے گی اور جب آپ کا قلم چل گیا تو

نواے دل پھر لکھناآپ کے لیے دشوار نہیں ہوگا،جب مضامین اور مواد آپ کے پاس اکٹھا ہوجائیں گے توبہت جلد آپ ان کوقید تحریر میں لاسکیں گے اوراس کو پیش کر سکیں ك، عادت آب كوڈالناچاميے اور يہ كمال اينے اندر پيدا كرنا چاہيے، جن حالات سے آپ کو نبر د آزماہونا ہے اور جن سے آپ کاسابقہ ہونا ہے ان حالات کے لیے آب کودورطالب علمی سے تیار ہوجاناضروری ہے--- اسی طریقہ سے انتظامی صلاحیت کی بھی ضرورت پرٹی ہے،آپ کوکوئی ادارہ حیاناہے،کہیں ادارہ قائم کرنا ہے توکس طریقے سے ادارہ قائم کیاجاتا ہے، کس طریقہ سے حیلایاجاتا ہے اور کسے معاونین سے رابطہ کیاجا تاہے،اس کے بارے میں آپ کوجانکاری ہوناضروری ہے۔ اسی طریقہ سے لوگوں سے مل جل کرکے کسے ان تک اپنی بات پہنجائی جاتی ہےاور کس طرح انھیں عمدہ فکروعمل اوراجھے اخلاق سے آراستہ کیاجاتا ہے اس کے لیے لوگوں سے ملنے جلنے کاانداز اور طور طریقہ یہ بھی معلوم ہونا جاہے۔ یہ آپ کو ہمیشہ یاد رکھنا چاہیے کہ اگلی زندگی میں کن امورسے ہمارا سابقہ پڑنا سے اور کس طرح ہمیں ان کے لیے تیار رہنا جاسی۔

طالب علمی کایہ مخضرسازمانہ جس کوآپ سمجھتے ہیں کہ یہ محض تفریح کازمانہ ہے اور گھرسے چھٹی ملی ہوئی ہے کہ جیسے ہم چاہیں گزارلیں، یہ ایسازمانہ نہیں ہے اسی زمانہ پرساری زندگی کامدارہے،اگریہ زمانہ آپ نے کامیابی کےساتھ گزارلیاتوآب کی اگلی زندگی بھی کامیاب ہوسکتی ہواوراگریہ زمانہ آپ نے لہوولعب میں گزار دیاتو بوری زندگی رونا پڑے گااور کوئی آنسو پونچینے والا بھی نہیں ملے گا۔اللہ تبارک وتعالی ہم سب کو توفیق خیرسے نوازے۔

میں اینے احباب اور منتظمین ادارہ کا پھر شکریہ اداکر تاہوں کہ انھوں نےاس ملاقات کاموقع فراہم کیا۔اللہ تعالی ہم سب کو اپنے فضل وکرم سے نوازك و آخر دعو انا أن الحمدلله رب العالمين. **1 ۲ ۲** 

## جشن بوم مفتی اعظم هند(۱۳۳۷ه) جامعه اشرفیه مبارک بور

\_\_\_\_\_

نحمده ونصلى على رسوله الكريم امابعد! فاعوذبالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم.

اِنْبَایِخْشُوالله وَنُوعِبَادِ اِلْعُلَمَوُا صدق الله العظیم. بعددرود برسال کی طرح امسال بھی جماعت سابعہ کے طلبہ کو مبارکبادیش کرتا ہوں کہ انھوں نے یوم مفتی عظم کے انعقاد کاکام انجام دیا۔امام اہل سنت قدس سرہ سے ہم سب کی دینی وعلمی وابستگی ہے اوران کے شہزادے تاج داراہل سنت حضور مفتی عظم ہند سے بھی ہماری وابستگی ہے خصوصاً اس لحاظ سے بھی کہ اس جامعہ کی بنیادائی کے دست مبارک سے رکھی گئی تھی۔اور یہ درسگاہ کی بلڈنگ جامعہ کی بنیادائی کے دست مبارک سے رکھی گئی تھی۔اور یہ درسگاہ کی بلڈنگ ممل ہوجانے کے بعداس کا افتتاح بھی انہی کے ذریعہ درس بخاری شریف کے آغاز سے ہواتھا۔ جینے بھی ہمارے انہی اس کاحق زیادہ ہوتا ہے۔حضور مفتی اظم لیکن جوجتناقریب ہوتا ہے۔حضور مفتی اظم فیس سرہ ہم سے اس لحاظ سے بہت زیادہ قریب سے کہ اشرفیہ تحریک کا انھوں نے بورا ساتھ دیا۔

سال گزشته مفتی مطیع الرحمٰن رضوی دام ظله سے جو مفتی عظم کے بہت ہی عزیز مرید اور خلیفه ہیں (ان سے) آپ نے سناتھاکہ حضور مفتی عظم ہند علاقے کے رمضان المبارک میں اپنے دارالعلوم مظہر اسلام کا جو بوسٹر شائع کراتے تھے مہتمم

https://alislami.net

اپیل ہواکرتی تھی کہ دارالعلوم مظہراسلام سے کوئی سفیر نہیں جاتاہے آپ لوگ اینے چندے اس سے پر بھیج دیاریں۔لیکن بکس بناکرالگ سے خود حضرت مفتی عظم عِلالِفِینے کی طرف سے یہ اپیل ہوتی تھی کہ الجامعۃ الاشرفیہ ہمارادین علمی ادارہ ہے اس کے لیے آپ حضرات تعاون کریں۔ اینے مدرسے کے لیے توصرف یہ تھاکہ ہماراکوئی سفیر نہدں جاتا،جو کوئی بھیجناچاہے اس سے پر بھیج دے، کیکن جامعہ اشرفیہ کے لیے اسی پوسٹر کے اندر جو مظہر اسلام کاہے اپیل ہوتی تھی کہ اس کاتعاون کریں دنیا کے کسی مدرسے کے پوسٹر میں اُس زمانے میں بھی اور اس زمانے میں بھی شاید آپ نہیں دیکھ سکتے کہ کسی دوسرے مدرسے کے لیے اپیل کی گئی ہو۔ یہ حضور مفتی اظلم عَالِافِینَم تھے یہ جانتے تھے کہ جامعہ انثرفیہ سے کتناعظیم کام ہورہاہے اور بیہ کتنی عظیم خدمات انجام دینے والاہےان کی نگاہ ولایت ہے محسوس کررہی تھی کہ یہ ادارہ ترقی کرے گااوراس ۔ سے دین کی اور ملت کی عظیم خدمات سرانجام ہوں گی،اس لیے وہ اینےادارہ کے بوسٹر میں اس کے لیے اپیل دیا کرتے تھے۔اس کی وجہ سے نہ صرف طلبہ یربلکہ ہم اشرفیہ کے تمام فارغین پر، جامعہ کے تمام ارکان پر بیہ ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ ہم حضور مفتی عظم ہند کاجشن اہتمام کے ساتھ منعقد کریں۔ بہ کام ۱۹۸۸ءسے اس ادارے میں جماعت سابعہ کے طلبہ انجام دے رہے ہیں۔ ہم سب کابوجھ انھوں نے باکاکیااور ہم سب کی ذمہ داری انھوں نے اینے طور پر اداکی اس لیے وہ ہم سب کی طرف سے مبارک باد کے مستحق ہیں کہ ہمارافریضہ انھوں نےاداکیااورہم اس کےاندر اپنی شرکت کوسعادت سمجھتے

ابھی مولانا سجاد عالم مصباحی کی تقریرآپ نے ساعت کی۔ انھوں نے

نواے دل ہے کہ آج کے حالات کیاہیں اور دنیا میں کس طریقے کے نظام چل جوہات کہی ہے کہ آج کے حالات کیاہیں اور دنیا میں کس طریقے کے نظام چل رہے ہیں اور کس طرح کی فکریں چل رہی ہیں،ان سب کا آپ کوسامنا کرنا ہے اوران سب کے مقابلے کے لیے تیاررہناہے جو بھی غیر اسلامی، غیر سنی اور غیر شرعی،غیر علمی تحرییں ہیں ان سب کے مقابلے کے لیے آپ سب کو تیار رہنا ہے۔ سب سے پہلاکام توآب کابیہ ہوناچاہیے کہ آپ اینے نصاب تعلیم اور نظام تعلیم کے ساتھ اخلاص اور وفاداری برتیں لینی پورے طور سے اس کی منکیل کریں اور اس کے اویر عبور اور مہارت حاصل کریں نہ بیا کہ نصاب سے بس بوں ہی گزر گئے کہ ایک تونصاب خودہی محض استعداد پیدا کرنے کے لیے ہوتا ہے یہ کامل نہیں بناتا ہے بلکہ کمال کادروازہ کھولتا ہے۔ اب اس میں بھی آپ نے اخلاص نہیں برتا اور بہت ملکے تھلکے طور پر کام چلادیاتواس سے آپ تے متنقبل میں دشواریاں پیداہوں گی۔اگر نیہ زمانہ آپ نے غفلت میں گزارا تویقیناً آپ نےاینے ساتھ اخلاص نہیں برتاکہ جس مقصد کے تحت آپ داخل ہوئے، جو مقصد کے کرآپ کے اعزانے، بڑوں نے بزرگوں نے بھیجااس مقصد کی میکیل آپ نے نہیں کی اور سرسری طور پر آپ نے ظاہر کر دیاکہ آپ نے تکمیل

کرلی۔ توسب سے پہلی چیز توبیہ ہوتی ہے کہ آپ اس نصاب کی پیمیل کریں اور اس پر عبور حاصل کریں، مہارت حاصل کریں چھر اگلے دروازے آپ کے لیے کھلتے چلے جائیں گے اوراس نصاب کے اوپرآپ کو عبور حاصل ہوگاتو آپ کسی جگہ جاکراحساس کمتری کاشکار نہیں ہوں گے۔مزید یہ ہےکہ آپ کے لیے خارجی غیردرسی مطالعہ کرناآج بھی ضروری ہےاور آئندہ بھی۔مطالعہ ہی سے ذہن کے آفاق وسیع ہوتے ہیں اور ہر طرح کے علوم سے اور معلومات سے انسان آراستہ ہوتا ہے کسی بھی ماحول میں جانے سے پہلے اس ماحول سے بھی

 $Y \subseteq Y$ 

لیں کہ درسیات میں جو کچھ رکھا گیاہے وہ تورکھا ہی گیاہے۔علم عقائد میں آپ کوامام اہل سنت قدس سرہ کے رسائل اوران کی کتابوں کامطالعہ کرناضروری ہے، علم فقہ میں بوری بہار شریعت کامطالعہ کرنا ضروری ہے، اور جوداخلی باطل فرقے بنام اسلام چل رہے ہیں یہ ہرجگہ اہل سنت کے لیے درد سر ہیں اور طرح طرح کے حربوں سے لوگوں کاذہن خراب کرنے کی کوشش کرتے ہیں ان کے دفاع کے لیے بھی آپ کو مطالعہ ہی کے ذریعہ تیاری کرنی ہے اگرچہ بہت ساری چیزوں کا آسانی سے جواب دے سکتے ہیں۔اس کے علاوہ جو غیرمسلم دنیاکی طرف سے کوشش ہورہی ہے اسلام کو پست دکھانے کے لیے اور مسلمانوں کو پست دکھانے کے لیے،ان کے مقابلے کے لیے بھی آپ کوتیار رہناہے اور مطالعہ کرناہے۔اس کے ساتھ ساتھ آپ کو ہمیشہ یہ یاد رکھناہے کہ آپ ایک اسلامی دانش گاہ کے طالب علم ہیں اوردین اسلام کے ماننے والے ہیں۔اسلام کا مطالبہ صرف علم ہی کانہیں ہے کہ آپ اینے دل ودماغ کے اندر معلومات کاظیم ذخيره،اوعظيم سمندر جمع كرليس بس كام بوراهو كيا،نه مهار اسلاف كان ادارول کی تاسیس سے یہ مقصد تھاکہ بڑے بڑے حالینوس اور بڑے بڑے فلاسفر پیدا کردیے حائیں بلکہ ان کوخاص علم دین کااورامت مسلمہ کا نمائندہ پیدا کرنا مقصود تھااور جس طریقے سے اسلام کے اندر علم کی ترغیب دی گئی ہے اس کو لازم اور فرض کیا گیاہے اسی طریقے سے عمل کو بھی لازم کر دیا گیاہے کہ جو کچھ آپ نے پڑھاہے اور اسلام کے احکام کا جومطالبہ ہے اس کو بورا کرنابھی ضروری ہے۔سب سے پہلے توعلم ہوناچاہیے ایمانیات کابھی، عملیات کابھی، عقائد کابھی اور احکام کابھی پھر اللہ تعالیٰ کی جانب سے قرآن مقدس میں اور اس کی شرح 

نواے دل ہوارے کے کہار کھے گئے ہیں اور حضوراقدس ہمانیا کیا گئے اخلاق حسنہ اوران کی سنت کریمیہ کیاتھی،ان سب کو حانتے ہوئےان کوعمل میں لانابھی ہمارے اویر ضروری ہوتاہے اوراس کے ساتھ ہی ہم دین حق کی صحیح ترجمانی کرسکتے ہیں اور صحیح طورسے اپنے اسلاف کا ماضی لوگوں کے سامنے پیش کرسکتے ہیں اوراس حامعہ کے قائم کرنے والوں کی امیدیں برآہوسکتی ہیں۔

عالم اگر سی سے ہٹاہواہے اور بے عملی کابابد عملی کاشکار ہے توہر شخص اس کو محسوس کرلیتاہے۔

علم آپ کا کتنازیادہ ہے ؟ یاکتناکم ہے؟اس کو جاننااور محسوس کرناتوسب کے بس کی بات نہیں، کیکن عمل آپ کا کتنا ہے یہ توہر چاتا چر تاآدمی سمجھ لیتا ہے اور جان لیتاہے۔ دوسرا جانے پانہ جانے خود ہم رب العالمین کے حضور ہروقت حاضر ہیں اوروہ ہروقت ہمیں دیکھ رہاہے اوراسی کے لیے ہمیں ہروقت اس کے احکام کی یابندی بھی کرنی ہے ہم جاہے بازار میں ہوں، جاہے گھر میں ہوں، خلوت میں ہوں باجلوت میں رب العالمین سے مجھی بھی ہم نیج نہیں سکتے ہیں نہ اس کی گرفت سے آزاد ہوسکتے ہیں۔اس اعتقاد کو مضبوط رکھتے ہونے ہمارے او پر فرض ہوتاہے کہ ہم اس کے احکام سے مجھی بھی سرتانی نہ کریں اوراگرہم نےاس کے احکام سے سرتانی کی توآخرت میں جوعذاب ہے وہ توہی دنیاوی طور پر بھی ہماری گرفت ہوگی۔

ہم نےاینے اسلاف سے بھی سرتانی کی اوران کی امیدوں پریانی بھیرا اور جس جامعہ کے اندرہم نے داخلہ لیاہے اس جامعہ کے مقاصد کو بھی پامال کیا اس جامعہ کامقصد محض فلاسفر پیدا کرنانہیں ہے بلکہ عالم باعمل پیدا کرناہے، تو اس کحاظ سے ہمارے اوپر ضروری ہوتاہے کہ عملی طورسے بھی ہم دوسروں کے لیے نمونہ بنیں اگرعالم بہکاہواہے نماز کے وقت، جماعت کےوقت غافل

ے ہے پابات بات پر جھوٹ بولتا پاطرح طرح کی لےجا تر کیبیں کرتاہےاور طرح طرح کے فریب کرتاہے ماسی قسم کی بداخلاقی کاشکارہے تودوسرے بھی بہک سکتے ہیں کہ یہ صاحب جب غافل ہیں توہمارے غافل ہونے میں کیاہے۔آپ بہ نہ سمجھیں کہ علماہی آپ کو برانہجھیں کے یاصلحابی آپ کو براکہیں گے، جو بنمازی ہے وہ بھی آپ کوبرالمجھے گاکیوں کہ ایک مسلمان یہ محسوس کرتا ہے کہ بھائی میں توآوارہ ہوں، برعمل ہوں یہ شخص توہارانمائندہ ہے،ہمارے دین کا عالم ہے، یہ کیوں بہکاہوا ہے اور یہ کیوں راہ راست سے ہٹاہواہے اور یہ کیوں نمازکے وقت میں اور جماعت کے وقت میں غافل ہے؟ یہ صحیح عالم نہیں ہے۔ میں نے کہاکہ عمل کوہر شخص محسوس کرلتاہے توجو شخص براہے، جو آوارہ ہے وہ بھی آپ کوبر سبھے گاکہ میں براہوں اس وجہ سے کہ جابل ہوں اور میں نے ادارے میں تعلیم حاصل نہیں کی ہے میں نے اساتذہ سے تربیت حاصل نہیں کی ہے،میرے گھر والول نے،میرے مال باپ نے مجھ کوتربیت نہیں دی۔اس لے میں بہکاہواہوں، لیکن یہ جس کو گھرسے لے کرمدرسہ تک مدرسہ سے لے کر مسحد تک ہمہ وقت تعلیم وتربیت دی حاتی رہی یہ کیوں راہ راست سے ہٹاہوا ہے۔ تواس کا بھی محاسبہ کرنا،اس کا بھی جائزہ لیناآپ کے اوپر ضروری ہے۔ آب اگرماحول کی سرزنش سے نیج گئے،ماحول کی سزاسے نیج گئے تورب العالمین کی گرفت سے نہیں رکج سکتے۔رسول اللہ ﷺ کی اُگاہ سے نہیں کی کتے۔سرکار دوعالم ﷺ ﷺ کا کھانے ارشاد فرمایا ''قرہ عینی فی الصلوۃ " نماز میرے آنکھوں کی ٹھنڈک ہے۔ توسرکار دوعالم بڑالٹیا گئے کے حکم کے خلاف چل کرکے آپ نے ان کی آنکھوں کو ٹھنڈک نہیں پہنچائی بلکہ آپ نے ان کی آنکھوں کو تکلیف پہنچائی اس طورسے جب خود ضمیر بیدار ہو گا، دل بیدار ہو گا، عقل بیدار ہوگی اوراس پر آپ غورکریں گے کہ ہم کس لیے آئے ہیں اور کیاہمیں کرناہے؟بلکہ عمل کا معاملہ

نواے دل العالمین تو البین کے بعد ہی ہمارے سر آجاتاہے کہ جب رب العالمین نے انسانوں کی تخلیق فرمائی ہے توان کے سریہ ذمہ داری رکھ دی ہے وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُون (١) ميں نے جن وانس كومحض اپنی عبادت کے لیے پیدا فرمایا ہے۔اب انسان کسی مدرسہ میں داخلہ لے پانہ لے، جاہے کاشتکار ہوباتحارت کارہوبااور کسی صنعت وحرفت سے لگاہوا ہو،اگراسلام سے وابستہ ہے تواللہ کے فرمان کی بجاآوری اوراس کے احکام پر عمل کرنا اس پر فرض ہوجاتا ہے۔اس کے بغیر وہ کامل مسلمان نہیں ہوسکتاہے توبہ ایک عام مسلمان کا فریضہ ہے۔اگرسندیں حاصل کرنے کے بعد عالمیت اور فضیلت کے درجات طے کرنے کے بعد بھی آدمی ایک فرض عام سے غافل ہے تووہ کتنابیت اور کتنا گراہواہے جبکہ اسلام میں کوئی ایساتھم نہیں ہے جوانسان کی وسعت سے باہر مو ' لَا كُلِّفُ اللهُ نَفْسًا اللَّا وُسْعَهَا (٢)، أب ويصف بين كم آب ك كنفي بين نمازاور جماعت کی بوری یابندی کرتے ہیں اس سے ثابت ہوتاہے کہ یہ ہمارے لیے بھی یہ کوئی مشکل نہیں ہے۔

اسی طریقے سے ہمارے بہت سے بھائی اخلاق حسنہ کے پابند ہوتے ہیں اوراب تواخلاق کے معاملے میں دوسرے بھی ہم سے بڑھتے جارہے ہیں۔ پور پین سے کوئی شخص پورپ میں جاکراگر کسی پور پین سے آپ نے پوچھ لیا کہ فلال جگہ کاراستہ کسے ہے تووہ کوشش کرے گاکہ خودہی منزل تک پہنچادے اوراگر اس کی فرصت نہیں ہے توراستہ آپ کواتنی ولچسپی سے بتائے گا کہ آپ بوری طرح سمجھ حائیں اس کے بغیر جھوڑے گا نہیں۔ ہمارے پہاں اگر کوئی نووارد آگیاتوہمیں مطلب ہی نہیں کہ کیاہے کیساہے؟ کہاں جاناہے اس کو؟اس سے مطلب ہی نہیں ہوتاہے۔سلام کرنے کی رسول اللہ نے تعلیم دی "افشوا

<sup>(</sup>۱)الذاربات ۵۱ تت نمبر ۵۲

<sup>(</sup>۲)البقره ۲ آیت نمبر ۲۸۹

السلام" ارشاد فرمایا کہ سلام کو پھیلاؤ۔لیکن ہمارے معاشرے میں اس کی کمی ان ہمار نظر آتی ہے، جواخلاق خود ہمارے تھے وہ دوسروں میں بڑھتے چلے جارہے ہیں اورہم اپنی تعلیمات سے غافل ہوتے چلے جارہے ہیں۔ ہم جب تک ان ساری چیزوں کو نہیں اپنائیں گے تب تک ہم نہ صاحب کمال ہوسکتے ہیں اور نہ ہمارا شار دنیاکے بلند لوگوں میں ہوسکتا ہے۔ آیک توآپ کواپنے وقت کو مصرف میں لاناہےاور ہرفتہم کی بیکاری سے، فضولیات سے اپنے آپ کو بحیاناہے اور ہرقتم کی انبی صحت سے جو ہمیں برکاری کی طرف مائل کرتی ہو، فضولیات سے وابستہ کرتی ہو،اس سے اپنے آپ کو بھانا ضروری ہے۔ورنہ وقت گزر جانے کے بعد افسوس کرناکارآمد نہیں ہو گااور محض افسوس ہی افسوس ہاتھ آئے گا، زمانہ ہاتھ سے نکل حیا ہوگا۔ اس لیے آپ کو اپنے اوقات کو اپنے مقصد عزیز کی خاطر صرف کرناہے۔اورجب اس طور پرآپ اینے مقصد کی خاطر لگیں گے اور اپنے علم کو کامل کریں گے،اس کے مطابق عمل بھی کریں گے توآپ کے لیے کامیانی کے دروازے کھلے ہوئے ہول گے۔اور بہت سےوہ علوم بھی آپ کو حاصل ہوسکتے ہیں جو پہلے آپ کو حاصل نہیں تھے۔ جیسا کہ حدیث یاک میں سرکار کا ارشادہے:

''من عمل بجاعلم اورثه الله علم مالم يعلم ' جو اپنے علم ك مطابق عمل كرے تورب العزت اس كو ان باتوں كابھى علم عطافرماديتا ہے جن کو وہ پہلے نہیں جانتاتھا۔

علم پر عمل کے بعد دنیوی طور پر بھی کامیابی کے دروازے کھلتے ہیں اور روحانی طور پر بھی بہت سے علوم کے دروازے کھلتے ہیں۔

ارشاد ربانی ہے:

وَلَوْاَتَّا الْمُلْ الْقُلْي المَنُوْاوَاتَّقُوْالْفَتَحْنَاعَلَيْهِمْ بِرَكْتِمِّنَ السَّبَاءِ وَالْأَرْض (١)

<sup>(</sup>۱)النساء آیت نمبر ۲۴

نواے دل اگر بستیوں والے ایمان لاتے اور تقویٰ اختیار کرتے توہم ان کے اوپر آسمان وزمین کی برکتیں کھول دیتے۔

یہ عمل آپ کے لیے ہرطرح سے نفع بخش وسود مندہ اوراس سے بھاگنا آپ کے لیے ہر طرح سے ضرر رسال اور خسارے کا باعث ہے۔لائق تحسین ہیں وہ جوعلم وعمل دونوں سے حظ وافراٹھانے کے لیے کوشاں ہیں اور قابل مبارک باد ہیں وہ جو بگڑے ہوئے ماحول اور نامساعد حالات میں بھی دین حق اور شریعت طاہرہ پراستقامت کی دولت سے بہرہ مند ہیں۔سرکار کا ارشاد ہے: من تمسّك بسنتي عند فسادامّتي فله اجر مأة شهيد. "جوميري امت کے بگاڑکے وقت میری سنت کو مضبوطی سے تھامے رہے اس کے لیے سو شہیدوں کا اجر ہے"۔

ہیدوں کا ابر ہے ۔ رب العزت ہم سب کو توفیق خیر سے نوازے۔و ماعلینا الا البلاغ المبين. نواے دل *۲۸*+

## تعارف امام احمد رضا محدث بريلوي

نحمده ونصلى على رسوله الكريم امابعد! فأعوذبالله من الشيطان الرجيم. بسم الله الرحمٰن الرحيم.

أُولَيِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيْلِينَ وَ التَّدَهُمْ بِرُوْجٍ مِّنْهُ (١) صدق الله مولينا لعظيم.

ايك باردرود شريف پرهيس-اللهم صل على سيدنامحمدِافضل صلوتك

امام احمد رضاقد سرہ کی خدمات کا باب بہت ہی وسیع وعریض ہے۔امام محد رضاقد سرہ کی حیات وخدمات کے تعلق سے پروفیسر مولانا مسعوداحمد مجددی نے ایک خاکہ تیار کیاہے جس کی روسے اعلیٰ حضرت کی حیات وخدمات کاتعارف ۱۵ رپندرہ جلدول میں مکمل ہوگا اور ہر جلد تقریبًا پانچ سوصفحات پر مشتمل ہوگا لیکن اب تک کسی بھی اکیڈی یاادارہ نے اس جانب پیش قدمی کی ہمت نہیں کی ہے۔حقیقت میں وہ ایک بحر ذخار شے اور اضول نے اپنی تصدی کی شکل میں ایک عظیم سرمایہ امت کے لیے چھوڑا ہے جس کے اوپر صدیوں تک شخصیت امتیازی شان لیے ہوئے نظر آتی ہے۔میں صدیوں تک شخصیت امتیازی شان لیے ہوئے نظر آتی ہے۔میں بخدادی شروع کیا، قاعدہ بغدادی پڑھنے والے کی بساط ہی کیا ہوتی ہے اور ذہن وفکر کی جوائے دہن وفکر کود یکھیے جب بغدادی جولائیت ہی کتنی ہوتی ہے لیکن اعلیٰ حضرت کے ذہن وفکر کود یکھیے جب سے دی سے سے بڑھتے پڑھتے پڑھتے ''لا' (لام الف ) پر پہنچ اوراستاذ نے کہالام

<sup>(</sup>۱)المحادلة ۵۸ آبت نمبر ۲۴

الف تورک گئے اور کہاہیہ تو میں نے پڑھ لیاہے۔الف بھی پڑھ لیاہے،لام بھی پڑھ کیاہے۔اس وقت اعلیٰ حضرت خِلاَیْقَائِہ کے دادامولانا رضاعلی خان موجود تھے انھوں نے فرمایا بیٹا جیسے استاذ بتارہے ہیں ویسے پڑھو، لیکن آپ نے توقف کیا اور داداجان کی طرف دیکھتے رہے پھر داداجان نے فرمایا۔تم نے پہلے جو پڑھا ہے حقیقت میں وہ ہمزہ ہے جوشروع میں آتاہے اور متحرک ہوتاہے۔اوردوسرا والا الف ساکن ہے جو ساکن ہوتاہے اس کو تنہانہیں پڑھاجاسکتااس کیے اس کو لام کے ساتھ ملاکررکھاگیاہے بہاں تک ان کوداداجان مولانا رضا علی عَالِيْحَيْمْ نے سمجھادیا۔ آپ غور فرمائے قاعدہ بغدادی پڑھنے والا اس طرح کے اعتراض نہیں کر سکتا۔آپ نے قاعدہ بغدادی پڑھنے والے بہت سے بچوں کو دمکھا ہوگا مگر تھی نہیں سناہوگاکہ اس طرح کااعتراض کیاہو۔لیکن امام احمد رضااس جواب پر بھی اعتراض کرتے ہیں کہ جب دوسرے حرف کےساتھ ملا کرہی الف کو پڑھا جاسکتاہے تو پھر الف سے پہلے لام ہی کو کیوں رکھاکسی بھی حرف کو رکھ سکتے تح مثلًا كساته ركحتو "با" بوجاتا، ت كساته ركه دي تو "تا" ہوجاتاکسی بھی حرف کے ساتھ رکھ سکتے تھے اس سوال کو سننے کے بعدداداجان نے ان کو گلے سے لگالیا اور فرط مسرت سے ان کی پیشانی چوم کی اور فرمایا تمہاراسوال بجاہے لیکن الف سے پہلے لام کواس لیے ملایا کہ الف اور لام میں صورتاً اورمعناً بہت مشابہت ہے۔اس کےعلاوہ کسی اور حرف کےساتھ مشابہت نہیں اس لیے سارے حروف کو چیوڑ کرلام کے ساتھ الف کور کھا گیا۔صورتا مشابہت دونوں میں اس طرح ہے کہ جس طرح لام لکھا جاتاہے وسے ہی الف بھی لکھا جاتاہے "لا" لکھاجائے تواس میں ل اورالف دونوں کی صورت کیساں نظرآئے گی اور معنی مشابہت اس طرح ہے کہ جب الف لکھاجاتا ہے تواس کے بیچ میں لام آتا ہے۔ اور جب لام لکھاجاتا ہے تواس کے

وجہ سے اس کو لام کے ساتھ رکھا گیاہے یہ آپ کے پہلے سبق کاواقعہ ہے جو ان کی امتیازی شان کو واضح کرتا ہے کہ عام بچوں کی افتاد طبع اور انداز فکرسےان كامقام كتنابلند وبالاتھا۔ صرف رٹائی ہوئی چز کورٹ لینا اوراستاذ ہے سنی ہوئی چز کوسنا دینا یہ ان کاکام نہیں تھا بلکہ اس کے ساتھ ساتھ غور کرنا، فکر کرنا اور حقیقت کو مجھ لبنا ان کا پہلے دن سے ہی معمول تھا،اس طرح انھوں نے تحصیل علم کی اورکسی بھی کتاب کو مکمل سبقًا سبقًا پڑھنے کی ضرورت پیش نہیں آئی۔ تہائی چوتھائی کتاب پڑھاکرتے تھے۔بقیہ اپنے مطالعہ سے حل کرتے تھے۔ اب طلبہ کا بہ حال ہے کہ تہائی چوتھائی کتاب پڑھتے ہیں اور اس کی بھی خبر نہیں رہتی کہ کیا پڑھا ہے اورآگے کے بارے میں توسوجتے بھی نہیں ہیں کہ آگے کیامضامین ہیں اور مصنف نے کہا بیان فرمایا ہے۔ یہاں تک کہ ابتدائی فن کی کتابیں نحووصرف جن کے بغیر نہ عربی زبان پڑھی حاسکتی ہےنہ سمجھی حاسكتى ہے۔ان كاحال بر ہےكہ معمولى قواعد يراه ليتے ہيں تہائى چوتھائى يا نصف میں سب کو نہیں کہناکہ سب ایسے ہی ہیں لیکن بہت سے ایسے ہیں جضول نے قواعد کی بھی بھیل نہیں کی ہے اور ان کو فکر بھی نہیں ہے کہ ہم قواعد کو مکمل کرلیں تاکہ ہم عربی زبان کو پڑھنے اور سمجھنے کے لائق ہوجائیں۔ایک طالب علم کے لیے ان قواعد کے بغیر عربی پڑھنا لکھنا بولنا تقریبًا محال ہے لیکن اعلیٰ حضرت قدس سرہ کابیہ حال ہے کہ اہم سے اہم کتاب ہومشکل ترین کتاب ہوچند اوراق پڑھا کرتے۔ اس سے مصنف کاانداز اور طرز تحریر معلوم ہوجاتاتھا اور بقیہ کتاب کوخود مطالعہ کرکے حل کرلیا کرتے تھے یہ ان کامعمول تھا۔ اس شان سے انھوں نے تحصیل علم کی ہے اوراس طریقہ سے پڑھائی کی ہے۔ اس کے اندر بھی ان کاتفردوانتیاز نمایاں ہے۔ تحصیل علم سے فراغت

ے بعد ہی دارالافتاکی ذمہ داری سنجالی اور فتویٰ دینے لگے۔

الم الرئی ان کی فراغت ہوتی ہے تیرہ سال اوردس مہینے کی عمر ہوتی ہے۔ فراغت کے بعد خدمت افتاان کے سپر د ہوجاتی ہے لیکن ان کا معمول یہ تھا کہ جو بھی فتوی کی کھتے تھے والد ماجد کو ضرور دکھاتے اور بغیر دکھائے ہوئے اس کو جاری نہیں کرتے تھے سات سال تک ان کامعمول رہااس کے بعد والد ماجد نے کہاکہ اب دکھلا نے کی ضرورت نہیں ہے بغیر دکھائے کہیں بھی فتوی عاری کر دیارو لیکن اعلی حضرت فرماتے ہیں میں نے ان کی حیات تک کبھی اختیں دکھائے بغیر کوئی فتوی جاری نہ کیا۔

211

نواے دل میں کچھ تفصیل بھی جسے ترک کرتاہوں لیکن اس کے ساتھ ساتھ سے ۔ اس میں کچھ سوال ہے کہ امام نے اگر کوئی خلاف اولی کام کیاتو مقتدی اس کی متابعت كرے گایا نہیں؟ تو اس كا جواب بيہ لكھا ہواتھاكہ چونكہ امام كى متابعت واجب ہے اور خلاف اولی سے نماز میں کوئی نقص بھی نہیں آتا ہے الہذا مقتدی بھی اس کی متابعت کرے گا۔ مگر اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے جواب دیاکہ کسی بھی خلاف اولی میں امام کی متابعت نہیں کی جانے گی جوسنت ہے اس میں امام کی متابعت ہوگی یا جوواجب ہے اس میں امام کی متابعت واجب ہوگی یا جو فرض ہے آمیں متابعت فرض ہے لیکن یہ کہ قصداً وہ کسی خلاف اولی کا ارتکاب کرے اس میں اس کی متابعت کی حائے یہ مقتدی کے ذمہ نہیں ہے یہ جواب ۱۲۹۴ھ کا ہے جوفتاوی رضوبیہ شریف میں چھیاہوا ہے۔میرااندازہ ہے کہ ر ماست رام بور کایمی وہ فتویٰ ہےجس کاذکرملک العلمامولاناظفرالدین بہاری عَالِيْ خِنْ نِهِ حَدِياتِ اعْلَىٰ حَضِرتِ مِينِ كَمِا ہِے۔اعْلَىٰ حَضِرتِ نِهَاس كو تَفْصِيلِ ہے لکھاہے۔جب آپ نے جواب لکھ دیا اوروالد ماجد نے تصدیق کردی اس کے بعدوہ فتویٰ رام بور پہنچاءرام بور پہنچنے کے بعد نواب صاحب نے دیکھا کہ ایک طرف مولانا ارشاد حسین رام بوری کافتول ہے جس کے اوپر کثیر علماکی تصدیقات ہیں اور دوسری طرف برملی کاایک فتولی ہے جس کے اوپر صرف دوصاحبان کے دستخط ہیں ایک مفتی کے اور دوسرے تصدلق کرنے والے کے۔ اس پران کو تعجب ہوا لیکن مولاناارشاد حسین رام پوری رشت اللہ ہوت ہی جید اور بہت ہی لے نفس عالم دین تھے انھوں نے فرمایاکہ فتویٰ وہی صحیح ہے جوبریلی کاہے ان کی یفسی بہ تھی کہ انھوں نےاپنی قدر ومنزلت کی پرواہ نہیں کی اور حق کااظہار کرتے ہوئے فرمایاکہ فتویٰ وہی صحیح ہے جو ان دو حضرات کے دستھ سے آیاہے تونواب نے بوچھا اتنے کثیر علانے آپ کی تصدیق کسے کردی تو کہاکہ صرف

میرے اعتادی بنیاد پر کردی دلیل کی روسے وہی فتوکا سی ہے جو بر لی سے آیا ہے اس کی وجہ سے نوا ب کے دل میں اعلیٰ حضرت قدس سرہ کی عظمت بیٹے گئ اور دیدار کے بڑے آرزو مند ہوئے یہاں تک کہ اعلیٰ حضرت کورام بورآنے کی دعوت دی اتفاق سے اعلیٰ حضرت کے خسر جو شے وہ نواب کے دربار میں کسی خدمت پر مامور شے ان سے ذکر کیا نھوں نے کہاکہ وہ تواپنے ہیں وہ آسکتے خدمت پر مامور شے ان سے ذکر کیا نھوں نے کہاکہ وہ تواپنے ہیں وہ آسکتے اعلیٰ حضرت نے برجسہ فرمایا کہ چاندی کا کرسی پیش کی، اعلیٰ حضرت نے برجسہ فرمایا کہ چاندی کا استعال مرد کے لیے چاندی کی کرسی پیش کی، صاحب سکتے میں آگئے بہر حال کئری کی کرسی لائی گئی او راس پر آپ بیٹے۔ اعلیٰ صاحب سکتے میں آگئے بہر حال کئری کی کرسی لائی گئی او راس پر آپ بیٹے۔ اعلیٰ حضرت کا ابتدائی دوراس طرح سے گزراہے اور اس طرح سے انھوں نے فتوکیٰ کی خدمت انجام دی،افتا کاکام اعلیٰ حضرت کے خاندان میں ہوتاآیا ہے پہلے کی خدمت انجام دی جاری ہے اور وہاں سے افتاکی خدمت انجام دی جاری ہے۔ اور آج تک یہ جاری ہے اور وہاں سے افتاکی خدمت انجام دی جاری ہے۔ وہ کوئی نیا مسئلہ در پیش ہوتا ہے جس کی مشکل اُس وقت ہوتی ہے جب کوئی نیا مسئلہ در پیش ہوتا ہے جس کی

مشکل اُس وقت ہوتی ہے جب کو ئی نیا مسلہ در پیش ہوتا ہے جس کی نظیر ماضی میں نہیں ہے نئے مسئلے کا جواب کیا ہوگا،اس کاحل کیا ہوگا۔اس کو حل کرنا اور دلائل سے ثابت کرنااہم کام ہوتاہے۔

اعلی حضرت قدس سرہ اس بارے میں بھی اپنی نظیر آپ ہیں جب وہ دوسرے سفر حج پر گئے تھے اس وقت نوٹ کی ایجاد ہو چکی تھی۔اس سے پہلے چاندی کے سکے چلتے تھے یا سونے کی اشرفی چلتی تھی دینار ودرہم کازمانہ تھا لیکن نوٹوں کی ایجاد نہیں ہوئی تھی جب نوٹ کی ایجاد ہوئی تواس سے بہت سے سوال پیدا ہوئے کہ بیہ مالیت رکھتا ہے کہ نہیں رکھتا ہے۔اس کی بیچ ایک نوٹ سے دو نوٹ کی ہوسکتی ہے یا نہیں۔ایک نوٹ ہزار میں بیچا جاسکتا ہے یا نہیں۔
تقریبًا تیرہ سوالات علماے مکہ مکرمہ نے تیار کیے۔اس زمانہ سے بہت بہت بہلے

یواے دل متعلق مفتی حنفیہ رِ النظائی سے نوٹ کے متعلق سوال ، ہودیاتھانیہ حدیث وفقہ میں امام احمد رضا قدس سسرہ کے استاذالاستاذ تھے۔جب اعلیٰ حضرت عِالِی کھنے کہلی بار ۱۲۹۵ھ میں جج کے لیے گئے تھے تواس وقت کے اکابر علماہے حرمین سے حدیث وفقہ کی سندیں کی تھیں، انہیں میں سے کسی سند کے اعتبار سے شیخ جمال بن عبداللہ عِلالِفِئے اعلیٰ حضرت کے شیخ اشیخ ہوتے ہیں۔ان سے جب نوٹ کے متعلق سوال ہواتھاتوانھوں نے صرف اتناجواب دیا تھاکہ مسکلہ نیاہے اور علم، علما کی گردنوں میں امانت سے انھوں نے مسکلہ کا حل تحریز نہیں فرماما بلکہ یہ ظاہر کردیا کہ مسکلہ نیاہے گذشتہ کتابوں کے اندراس کی صراحت نہیں ملتی ہے۔اب حقیقی جواب اس کا کیا ہونا جاہیے یہ علما کی گردنوں میں امانت ہے کیکن اعلیٰ حضرت قدس سرہ نےان سوالات کا تفصیلی جواب عطافرہایااور بوراایک رسالہ وہیں مکہ مکرمہ کی حاضری کے زمانے میں کفل الفقیه الفاهم فی احکام قرطاس الدراهم کے نام سے تحریفرمایا۔اس زمانے میں ابك مفتى حنفيه تنظين عبدالله بن صدلق والتفاطيع به ابك زبردست عالم تنظ اوراس وقت مفتی حنفیہ ایک منصب کی حیثیت رکھتاتھا چونکہ اس وقت ترکوں کی حکومت کازمانہ تھا توسلطان کے بعد شریف مکہ ہوتاہے جو حرمین کابوراحاکم ہواکر تاتھااور شریف مکہ کے بعد مفتی حنفیہ کا منصب ہواکر تاتھا اس وقت مفتی حفیہ شیخ عبداللہ بن صداق والتعلقیم کازمانہ تھاانھوں نے اعلی حضرت سے ملا قات كااشتياق ظاهر كباليكن اعلى حضرت كاقيام مولانااساعيل خليل مكي وألطفطيتيه کے گھرتھا، قاصد آیا تواعلیٰ حضرت نے جاہا جواب بید دیں کہ میں حاضر ہوتا ہوں لیکن مولانا اساعیل خلیل کی نے فرمایا یہ مجھی نہیں ہوگا۔بڑے بڑے علما جوان سے زیادہ علم والے اور عمر والے ہیں وہ خود یہاں آئیں، وہ بیہ چاہتے ہیں کہ آپ ان سے ملاقات کے لیے حائیں اور قسم کھاکے کہا واللہ یہ نہیں ہوگا،اعلیٰ

نواے دل عصرت فرماتے ہیں میں ان کی قسم کی وجہ سے مجبور ہو گیااور نہیں گیا۔ لیکن واقعه يه بيش آياكه اعلى حضرت كا رساله كفل الفقيه الفاهم في احكام قر طاس الدراهم كتب خانه مين نقل كے ليے ركھا ہواتھا۔

ایک دن ایبا ہواکہ مفتی حفیہ شیخ عبدالله بن صدیق والتفاظیم کتب خانے میں تشریف لائے اوراعلیٰ حضرت کا رسالہ کفل الفقید الفاہم فی احکام قرطاس الدراہم سامنے دیکھ کراس کا مطالعہ کرنے لگے، اسی دوران اعلیٰ حضرت بھی كت خانے ميں يُنجِه شيخ عبدالله صديق رساله ديكھتے ہوئے فتح القدير سے نقل شده اس عبارت تك يهني "لو باع كاغذة بالف يجو زولا يكره"()

"اگرکوئی کاغذ ہزار کے عوض بیجاتو جائز ہے اس میں کوئی کراہت نہیں" اس عمارت كوديكي كروه بيم كل الحص اوراين ران يرماته مار كركها: "أين جمال بن عبدالله من هذا النص الصريح "ليني حضرت جمال بن عبدالله اس صريح جزئیہ تک کیوں نہ پہنچ سکے۔ یہ اُس زمانے کے واقعہ کی طرف اشارہ تھاجب ہواتھا اور انھوں نے صرف یہ لکھاکہ "علم، علما کی گردنوں میں امانت ہے"۔

فتح القدير سے نقل شدہ اس صريح جزئيه كودكھ كرشيخ عبداللہ صداق رساليه كفل الفقيه الفاهم في احكام قرطاس الدراهم كمصنف كي عظمت کے معترف ہو گئے۔ پھراسی دوران ان سے بیہ کام ہواکہ انھوں نے کچھ لکھنا حابااور کتاب کے اوپر دوات رکھ دی اعلیٰ حضرت وہاں موجود تھے۔انھوں نے کتاب سے دوات اتاردی کھر انھوں نے دوات رکھ دی کھر اعلیٰ حضرت نے اتاردی اس پروہ خفاہوگئے انھوں نے کہاکہ بحرالرائق میں کتاب الکراھیہ میں یہ جزئیہ موجود ہے کہ کتاب کے اوپر دوات کا رکھنا جائزہے تواعلیٰ حضرت نے بیہ

<sup>(</sup>۱) فتح القد بركتاب الكفالة ، ج: ۱۲اص: ۲۲۱

نواے دل بحث نہیں کی کہ بحرالرائق کتاب الکراھیہ تک پہنچ بلکہ اس سے پہلے ہی ختم ہوجائے۔ فرمایا بحرالرائق میں اس کی ممانعت کی صراحت موجود ہے اور جس وقت لکھ رہاہواورورق الٹ پلٹ ہورہاہواس وقت اس کی اجازت دی گئی ہے لیکن اس وقت کوئی ورق نہیں الٹ رہاہےاورآپ لکھ بھی نہیں رہے ہیں اس لیے اس کی اجازت نہیں ہے بلکہ اس کی ممانعت کی صراحت ہے اب اُن کو اورزیادہ تعجب ہوا اورانھوں نے ایک دوسرے صاحب سے بوچھایہ کون ہے انھوں نے کہا یہی اس رسالہ کے مصنف ہیں جب انھوں نے یہ بات سنی توسننے کے ساتھ فورا اُٹھے معانقہ کہااور تھوڑی دیر تک بیٹھ کررخصت ہو گئے۔ اعلیٰ حضرت کی شان افتایہ تھی کہ جدیدِ مسائل پر بھی انھوں نے قلم اٹھایا ہے توسیر حاصل گفتگوی ایسے مسائل جن سے دیگر علما عاجز تھے اوران کا جواب نہیں لکھ سکے تھے ایسامسکلہ بھی ان کے سامنے پیش ہواہے توانھوں نے مکمل طورسے اس کاتفصیلی جواب رقم فرمایاہے۔اخیس میں سے ایک کفل الفقیه الفاهم فی احکام قرطاس الدراهم ہے۔اس طرح کے کتنے رسائل ہیں جو انفرادی شان رکھتے ہیں۔

فلسفه جو ہماری درس گاہوں میں پڑھا پڑھایا جاتاہے اس میں کچھ باتیں توضیح ہیں اور کچھ ہاتیں قابل رد ہیں اور کچھ سراسر گمراہی اور مکمل ظلمت ہیں ان باتوں کو بھی پڑھا پڑھا باجاتاہے لیکن ساتھ ساتھ ان کاردکرنا بھی ضروری ہوتا ہے مثلاً فلاسفہ کا بیہ خیال ہے کہ "زمانہ کے لیے کوئی ابتدا اورانتہا نہیں ہے یہ زمانہ ازلی اورابدی ہے "اور ہماراعقیدہ ہے کہ ازلی اورابدی صرف اللہ تعالی کی ذات ہے اوراس کی صفات ہیں۔زمانہ کی بیہ شان نہیں ہے تواس مسئلے میں ان کارد کرنا ضروری ہے۔ حضرت امام غزالی رِ النظافی نے تَہافُتُ الفَلاسفة تحر رفرہائی تھی اس میں فلاسفہ کی اس طرح کی لغوبات کا رد فرمایاتھا لیکن کچھ

نواے دل مساکل متھے جن سے زیادہ تعرض نہیں کیا گیا تھا۔ جزء الذی لایتجزیٰ کے بارے میں فلاسفہ کا خیال ہے کہ یہ ہو نہیں سکتا اس کا وجود نہیں ہے۔لیکن حقیقت یہ ہے کہ جزء لا پتجزی ہیہ ثابت ہے اس کے اوپر اعلیٰ حضرت نے دلائل قائم کیے ہیں اسی طریقے سے فلک کے بارے میں فلاسفہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ فلک کائیٹنا، جڑنا محال ہے۔ اسی طرح کی بہت سی چزیں ہیں جواسلام سے متصادم ہیں۔ان کا رد اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے دلائل کے ساتھ اپنی کتاب مين كياب اوراس كتاب كانام ركهاب الكلمة الملهمه في الحكمة المحكمة لو هاء فلسفة المشئمه بران كي نادر كتاب سے اعلیٰ حضرت نے فلسفہ حدیدہ بھی رد کیاہے۔موجودہ سائنس داں کہتے ہیں کہ ''زمین آفتاب کے گرد حرکت کرتی ہے" پہلے توسائنسدال یہ کہتے تھے کہ سورج ٹکاہواہے اس کے اندر حرکت نہیں ہے لیکن پیاس ساٹھ سال پہلے ان کی یہ تحقیق ہوئی کہ سورج ٹکاہوا نہیں ہے بلکہ ایک سمت میں بڑی تیزی سے چل رہاہے بلکہ قرآن شریف نے بهت بهلي فرمادياتها:

وَالشَّبْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَا لَيْكَ تَقْدِيُوالْعَرَيْرِ الْعَلِيْمِ () اورسورج حیاتا ہے اپنے ایک تھہراؤ کے لیے سیر حکم ہے زبردست علم

سائنس دانوں کے نظریات ایسے نہیں جو قابل رد نہ ہوں جو چزیہ تحقیق ومشاہدے کی بنیاد پر بیان کرتے اور واقع کے مطابق ہے وہ تو قابل قبول ہے اوراس سےانکار کی گنحائش نہیں ہے لیکن جہاں بات نظریے کی حد تک ہوتی ہے اوروہ محض ظن وتخمین سے بیان کرتے ہیں تو اس کارد کیاجا سکتا ہے، اس پر غور کیا حاسکتا ہے کہ یہ چرنہاری کتاب سے کہاں تک مطابقت رکھتی ہے احادیث

(۱) باسین، آبت ۳۸

نواے دل سے کہاں تک مطابقت رکھتی ہے اگر مطابق ہے توقبول کرنے میں کوئی حرج نہیں اور اگر مخالف ہے تورد کیاجائے گا۔اس موضوع پر بھی اعلیٰ حضرت نے رسالہ لکھا۔قدیم فلاسفہ بہ مانتے تھے کہ آسان متحرک ہے اور آسان کی حرکت کے سبب سارے بھی متحرک ہیں اس لیے سات سیارے مانے تھے کہ سات ساروں کی حرکت سات آسانوں کی حرکت کی وجہ سے ہواکرتی ہے۔اس سلسلے میں اعلیٰ حضرت نے آبات قرآنی کی روشنی میں کتاب لکھی تھی "نہ ول آیات فرقان بسکون زمین و آسمان" لینی آیات سے اس بات کاثبوت که زمین وآسان ساکن ہے اور فلسفہ حدیدہ (سائنس)کی روشنی میں ان کے اس نظریے کا ابطال کہ زمین حرکت کرتی ہے اس کے لیے ایک کتاب لکھی "فوز مبین در د د حد کت زمین "اوراس کے اندرایک سویانچ ولائل سے ثابت کیا کہ زمین متحرک نہیں ہے فلاسفہ کے گروہ میں بھی یہ نظریہ رہ دیاہے بعض اس کے قائل تھے کہ زمین متحرک نہیں ہےاور بعض اس کے قائل تھے کہ زمین متحرک ہے لیکن اعلیٰ حضرت نے قرآن کی روشنی میں اسی نظریے کو لیاہے کہ زمین ساکن ہے، آسان ساکن ہے یال سیارے حرکت میں ہیں۔ قرآن شریف میں فرمایا گیاہے:

ُ یہ ' وَسَخَّمُ لَکُمُ الشَّہْسَ وَالْقَهَرَدَ آلِبَدِیْنِ (۱) اور تمہارے لئے سورج اور چاند مسخّر کیے جو برابر چل رہے ہیں۔

دأب كامعنی ہوتاہے لگاتار كام میں رہناتو سورج، جاند يه گردش كرتے ہیں اور حرکت میں ہیں یہ اعلیٰ حضرت نے اپنے رسالہ میں ثابت کیا ہے اوراس طریقہ کی بہت سی تحقیقات ان کی ہیں جوضبط تحریر میں لائی گئی ہیں۔امریکہ کے اندر سے مسکلہ پیداہواکہ شالی امریکہ کی سمت قبلہ کیاہے وہاں سے سوال

(')ابراہیم،آیت ۳۳

ورے دن آیاتواعلیٰ حضرت قدس سرہ نے اس کے جواب میں ایک رسالہ تصنیف فرمایا "كشف العلة عن سمت القبلة" لين سمت قبله كي حقيقت كياب اس کے بارے میں تحقیق۔اس کے اندرانھوں نے دلائل سے ثابت کیاہے کہ شالی امریکہ کاسمت قبلہ کیا ہے اوراس کے ساتھ ساتھ سمت قبلہ نکالنے کے لیے دس تواعد ایجاد کے اوراس کے لیے ایک فصل رکھی ہے "ہمارے دس ایجادی تواعد کے بیان میں" ان ایجادی قواعد کو اعلیٰ حضرت قدس سرہ کے شاگرد ملک العلمامولانا ظفرالدین بہاری عِلافِینے نے نے اپنی کتاب "توضیح التوقیت" میں نقل کردہاہے اور سمت قبلہ کے متعلق خود اعلیٰ حضرت نے لکھا ہے کہ یہ قواعد اتنے درست ہیں کہ ان کے مطابق سمت قبلہ کا استخراج زمین کے سی حصہ کا کیا حائے جبکہ طول وعرض صحیح نکالاحائے اور سیح طور سے ان قواعد کے مطابق استخراج كماجائے توقیلہ كى سمت اتنى درست نظے گى كى تحایات اٹھادے جائیں تو كعبہ سامنے ہوگا۔ بول توسمت قبلہ کا استخراج گذشتہ قدیم ہیئت کی کتابوں میں موجود ہے لیکن اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے اس فن میں بھی علما کی تحقیق پر اکتفانہیں کیا ہے بلکہ خود اپنے دس قواعد ایجاد کیے ہیں اور ان قواعد سے استخراج سمت قبله كاطريقه بتامات اوراتنا تيح اوردرست اس كوبتايات كه اگراس طريقه سے استخراج کیاجائے توکوئی غلطی نہیں ہوگی۔اور قبلہ کی سمت اتنی درست نکلے گی کہ كعبه سامنے ہوگا۔

ہر فن کے اندر اعلیٰ حضرت کا یہ طریقہ رہاہے کہ اپنی تحقیق کے بعد خود اینے افادات کاذکرکرتے ہیں جس کی وجہ سے نئی نئی چزیں سامنے آتی ہیں اور دلائل کے باب میں بھی یہی حال ہے انھوں نے جمع بین الصلاتین کے موضوع پر كتاب لكهى بين و حاجزالبحرين الواقى عن جدع الصلاتين " يه نامسکلہ نہیں بلکہ ائمہ کے درمیان مختلف فیہ رہاہے،امام اعظم والتخالطیة کے نزدیک نوائے دل

دو نمازوں کو جمع کرنا جائز نہیں ہے مگرامام شافعی امام مالک کے یہاں امام احمد بن حنبل کے یہاں امام احمد بن حنبل کے یہاں امام احمد بن حنبل کے یہاں کہ اللہ عنبان کے اللہ کا اللہ عنبان کے اللہ عنبان کے

"نماز مومنوں پر باندھاہوا فریضہ ہے"اور وقت نماز کے لیے ایک ابتدا اورانتہا رکھی گئی ہے، تواصل یہی ہے کہ ہر نمازکے لیے ایک وقت ہے اوراسی کے مطابق رسول اللہ ﷺ کا تعلیم ہے اوراسی کے مطابق عمل بھی تھاکہ ہر نماز کو اس کے الگ الگ او قات میں پڑھا جاتاتھااور کسی ایک وقت میں دو نمازوں کو پڑھناجائز نہیں مگر بعض احادیث کی وجہ سے کئی ائمہ اس کے قائل ہوئے کہ سفر میں ظہروعصرایک ساتھ اور مغرب وعشاکو ایک ساتھ پڑھناجائز ہے اس کی دوصورتیں ہیں۔ایک یہ کہ ظہر کواس کے آخروقت میں اور عصر کواس کے اول وقت میں پڑھیں۔ دیکھنے میں معلوم ہوگا کہ دونوں نمازیں ایک وقت میں پڑھیں مگر حقیقت میں دونوں الگ الگ وقت میں ہوئیں۔اسے **''جمع صُوری**" کہتے ہیں۔ دوسری صورت یہ کہ ایک نماز کے حقیقی وقت میں دوسری بھی پڑھی حائے، اس کی دو صورتیں ہیں۔ جمع تقدیم اور جمع تاخیر، جمع تقدیم یہ کہ ظہر کے وقت ہی میں عصر کو بھی پڑھ لیا جائے آئی طرح مغرب ہی کے وقت میں عشا بھی اداکرلی جائے۔ جمع تاخیر یہ کہ ظہر کاوت نکال کرعصرکے وقت میں ظہروعصر دونوں پڑھی جائیں،اسی طرح مغرب کاوقت گزار کرعشاکے وقت میں مغرب وعشادونوں پڑھی جائیں۔جمع حقیقی کی بیہ دونوں صورتیں حنفیہ کے نزدیک جائز نہیں۔دیگر ائمہ جائز کہتے ہیں مگر جمع تقدیم کےبارے میں امام ابوداؤد شافعی را التحالی شرکی خود لکھا لیتن جمع تقدیم کے بارے میں کوئی حدیث ثابت نہیں ہے۔ اعلیٰ حضرت نے اس کی تورٹی شخقیق کی ہے۔ پہلے بھی اس موضوع

(۱)النساءآيت نمبر ۱۰

نواے دل پر لکھا جاجیا ہے۔ مولانا ارشاد حسین رام بوری وَاللَّظَافِیّۃ نے انتصارا کی میں اس کے اوپر بہت تفصیلی گفتگو کی ہے **حاجزا کبحرین م**یں ان تمام احادیث کو جمع کیا ہے جن سے مخالفین استدلال کرتے ہیں کہ جمع تقدیم وجمع تاخیر جائز ہے ان احادیث کی تاویل کیاہے ان کا مطلب کیاہے خاص طور پر حضرت عبداللہ بن عمر فالنُّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَالْحِينَ عَلَى السَّالِيلِ كُرِّتَ عِيلٍ ـ اس پر واضح بحث موجود ہے کہ ان کی حدیثوں میں سے الیی روامات متعلّد ہ ہیں جن میں یہ صراحت ہے کہ سفر کی ان کوجلدی تھی ان کی اہلیہ کی بیاری کی خبران کو ملی تھی اس کیے بہت جلدی سفر کررہے تھے اوراس وقت میں ایسا سفر کیاکہ وہ مغرب کے آخری وقت میں اترے اور نماز مغرب اداکی اس کے بعد کچھ دہر انتظار کیا کھر عشاکا وقت شروع ہوگیا توانھوں نے عشا کی نماز اداکی، توجهال ان کی روایت میں لکھاہے جمع المغرب والعشا تو خود شافعیہ کا یہ قاعدہ ہے کہ جہاں حدیث مفسرو مصرح ہووہاں مجمل کواسی پرمحمول کباحائے گا تو جب حدیثوں کے اندر یہ صراحت مل رہی ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمرنے نماز مغرب پڑھی پھر انتظار کیا۔انتظار کرنے کے بعد جب عشاکاوقت شروع ہوگیا توعشاکی نماز اداکی توجہاں مجملاً آیاہے کہ مغرب وعشاکو جمع کیا اس سے جمع صوری مراد ہے جمع صوری کا مطلب یہ ہوتاہے مثلاً ظہراس کے آخروقت میں اوراور ذراد بربعد عصراس کے اول وقت میں پڑھی جائے، توصور تاتوبہ ہواکہ سفر کرر ہے تھے سفر کرنے کے درمیان اتر پڑے اترنے کے بعد دونوں نمازیں ایک جگہ نظاہر ایک وقت میں پڑھیں ہیں۔دونوں نمازیں پڑھنے کے بعد پھر اگلاسفر کیا مگریہ صور تادونوں کو جمع کرناہے حقیقتاً جمع کرنا نہیں ہے بلکہ حقیقتاً ہرنماز کو اس کے وقت میں اداکرناہے ظہر کواس کے آخری وقت میں اداکیا اور عصر کواس کے اول وقت میں اداکیا یا مغرب کواس کے آخری وقت میں اداکیا اور عشا کو

نواے دل

کے قریب پہنچ جائے یہ مسافر کے لیے جائز ہے صرف حضرکے اند ر مغرب کے وقت میں تاخیر مکروہ ہے۔اور ظہرو عصر کے اندر حضر میں بھی جمع ہو سکتا ہے صورتًا لینی ظہر کواس کے آخری وقت میں پڑھاجائے اور کچھ وقفہ دے کرفوراً عصر کاوقت شروع ہوتاہے توعصر کی نماز پڑھ لی جائے تواس کے اندر کوئی کراہت نہیں ہے۔اس مسکلے پر اعلیٰ حضرت کا رسالہ ملاحظہ کریں کہ خود انھوں نے وہ تحقیقات پیش کیں جواگلی کتابول میں نہیں ہیں کیوں کہ یہ مسکلہ پہلے ہی سے مختلف فیہ تھا تو علماے حفیہ نے اس پرسیر حاصل گفتگو کی ہے کیکن اعلیٰ حضرت نے ان باتوں کو لیتے ہوئے کھ اپنے دلائل بھی پیش کے ہیں خاص طورسے قرآنی آیات سے احادیث سے استدلال بہت عمدہ انداز میں کیاہے، اسی طریقہ سے اس رسالہ کے اندر انھوں نے رحال حدیث سے بھی گفتگو کی ہے کیوں کہ اس سے پہلے میاں نزرحسین دہلوی نے رسالہ لکھاتھا معارالحق اس میں جہاں حفیہ کے اور مسائل پر کلام کیاہے انھوں نے اس پر بھی اصرار کیاہے کہ جمع بین الصلاتین بھی سفر میں ہونا جاسے لینی حقیقی ہی جمع ہونا جاسے جمع صوری کاکوئی ثبوت نہیں ہے۔ جمع صوری کے اثبات میں حنفیہ نے جواحادیث پیش کی ہیں ان احادیث کے رجال پر کلام کیاہے۔ بہت سے ایسے رجال جو صحیح ہیں ثقہ ہیں انھوں نے ان کوضعیف قرار دیا اور ضعیف بتانے کے لیے بہت سی کارستانیاں کی ہیں اس رسالہ میں اعلیٰ حضرت نےان کی بکڑ کی ہےاور بتایاہے کہ انھوں نے صحیح احادیث کوکسے کسے ضعیف ٹھرایاہے۔

حدیث کے ماخذ میں دوطرح کی کتابیں ہیں۔ ایک تووہ کتابیں ہیں جن کے اندربا قاعدہ محدث نے بیان کیا ہے۔ حدثنا عن فلاں عن فلاں عن فلاں عن فلاں اور پوری سندحدیث ذکر کی ہے اوراس کے بعد کان رسول للہ ﷺ یقول أو

نواے دل

یفعل کذا،باضابطہ سندوں کے ساتھ حدیثیں ذکرکی گئی ہیں اس طرح کی کتابیں ہی اصل ہیں۔ان میں صحاح ستہ بھی ہیں جن میں سندوں کے ساتھ حدیثوں کو نقل کیا گیا ہے اور صحاح ستہ کے علاوہ بہت سی کتابیں ہیں۔ دوسری وہ کتابیں ہوتی ہیں جن میں احادیث بغیر سندوں کے درج کرکے سندوالی کت حدیث کے حوالے دے دیے جاتے ہیں جیسے مشکوۃ المصانیح کہ مشکوۃ المصابیح کے اندر سندیں نہیں لکھی گئی ہیں لیکن اس میں رواہ ابنخاری اور رواہ مسلم اور متفق عليه وغيره لكھ ديا گياہے تو اعلى حضرت قدس سره نے بھی اس كالتزام كيا ہے اور بیہ ظاہر کیاہے کہ اصل راوی کون ہے لینی جن محدثین نے حدیث کی تخریج کی ہے ایک ہوں یاچندہوں ان کوذکر کیاہے۔ آپ مشکوۃ المصانیح یالمام سبوطی کی خصائص کبری پڑھیں تودیکھیں کہ ان کتابوں میں حدیثیں بغیر سند کے بیان کی گئی ہیں یہی طریقہ الدرالمنثور میں ہے یہ تفسیر کی کتاب ہے اس میں بھی امام سیوطی نے اس طریقہ کواپنایاہے یہی طریقہ اپنی کتاب جامع صغیرہ جامع كبير، جمع الجوامع ميں اپناياہے كه الكى كتابوں كے حوالے دے كر حديثوں كو جمع کیاہے اوران تمام کو جمع کرکے شیخ علی متقی ہندی والتفائلیے جوشیخ عبدالحق محدث دہلوی کے اساز تھے انھوں نے کنز العمال کے نام سے ان احادیث کو موضوعات کے لحاظ سے ترتیب دیاہے کیوں کہ امام سیوطی طرائن اللہ نے حروف تہی کے لحاظ سے لکھاتھا جامع صغیر، جامع کبیر اور جمع الجوامع میں انھوں نے حروف تہی کے لحاظ سے حدیثوں کو لکھا تھا، حروف تہی کے لحاظ سے کسی بھی موضوع کی حدیث کہیں بھی آسکتی ہے لیکن موضوعات کے ساتھ حضرت علی برہان الدین متقی والتحالی نے نے کھا ہے جس کے بارے میں اسی زمانے کے علماے کرام نے کہاتھاکہ امام جلال الدین سیوطی کااحسان سارے جہان والوں یرہے کہ حدیث کی کتابوں میں جومنتشر حدیثیں تھیں ان سب کو انھوں نے یکجا

نواے دل کر دیا لیکن علی متقی کااحسان جلال الدین سیوطی پرہے کہ انھوں نے منتشرہ حدیثوں کو کنز العمال کے نام سے ابواب کی شکل میں جمع کردیا کیوں کہ جب ابوات کی ترتیب برحدیثیں جمع ہوجاتی ہیں توان کا پڑھناان سے استفادہ کرنا آسان ہوجاتا ہے۔ کہنایہ ہے کہ حدیث کی کتابیں دوطرح کی ہیں۔ایک وہ جن میں احادیث نوری سندوں کے ساتھ مرقوم ہیں،دوسری وہ جن میں ان سندول والی کتابوں کا حوالہ دیدیا گیاہے اور سندیں درج نہیں ہیں۔

بہت سے لوگ اس میں تساہل سے کام لیتے ہیں کہ وہ ذکر تو کردیں گے کہ در منتور میں ابیاہے خصائص کبری میں ابیاہے یا مشکوۃ میں ابیاہے کیکن یہ نہیں بتاتے کہ ان کتابوں میں کون سی کتابوں کاحوالہ ہے۔ظاہر ہے کہ بیہ ثانوی حوالے کی کتابیں ہیں، اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے بھی ثانوی حوالوں پر اکتفا نہیں کیا بلکہ اصل کتابوں کاحوالہ دیاہے لینی جن کتب حدیث کے اندر پوری سندوں کے ساتھ حدیث بیان ہے ان کتابوں کا حوالہ دیاہے اگرچہ ہے بھی ظاہر کردیاہے کہ ان کتابوں کا حوالہ خصائص کبری یا جامع صغیر میں ہے،تو جب یہ معلوم ہوجائے گاکہ فلال کتاب کے اندر بیہ حدیث بوری سند کے ساتھ مذكورت تواسع مركوئي صاحب علم، صاحب تحقيق ديره سكتاب اور بركه سكتاب کہ حدیث کادرجہ کیاہے، مرتبہ کیاہے، حسن ہے ضعیف ہے، حسن لذاتہ ہے یاحسن لغیرہ ہے اس کو جان سکتاہے۔اس کا اہتمام اعلیٰ حضرت کی تقریبًا تمام کتابوں میں نظر آئےگا۔ ثانوی حوالوں پراکتفا نہیں کیاہے بلکہ اولین حوالوں کا التزام كياہے۔

" ، اسی طرح سے فقہ کے باب میں دیکھیں گے مثلاً عالم گیری جس کو فتاوی ہندیہ کے نام مرتب کیا گیا تھا۔عالم گیری مولانا نظام الدین عِلاِئھنے کی سرکردگی میں تقریبًا پانچ سوعلاہے کرام نے جمع ہوکر لکھی،اور سلطان اورنگ زیب کی سرپرستی

نواے دل میں یہ ساراکام انجام پایاتھا اس زمانے میں فقہ حنفی کی جتنی بھی کتابیں مل سکتی تھیں سب منگائی گئیں،اوراس زمانہ میں جھیائی کاکام نہ تھا نقلیں حاصل کی گئیں وہ سب جمع کی گئیں اور نورے ہندوستان سے جو جید اور ممتاز علما تھے ان کو منتف کیاگیااوراس کاکام مختلف حضرات کے سیر دکر دیاگیا، انھوں نے مسائل فقہیہ کوان کتابوں سے عمدہ ترتیب کے ساتھ کت، ابواب اور فصول پر مرتب کرکے کھا۔ یہ فتاوی ہندیہ عموماً جو جلدوں میں پائی حاتی۔اب اعلیٰ حضرت اگر عالم گیری کاذکرکرتے ہیں تو عالم گیری نے کہاں سے حاصل کیا ہے اس میں کس کتاب کاحوالہ ہے اس کا بھی ذکر کرتے ہیں مثلاً محیط کے حوالے سے عالم گیری میں یہ مسکلہ ہے فتح القدیر کے حوالے سے عالم گیری میں یہ مسکلہ ہے تو اس طریقہ سے اصل مأخد تک پہنچاتے ہیں اور یہ ہونا بھی جانبے تاکہ پڑھنےوالے کویہ معلوم ہوکہ مسلہ کہاں سے لیا گیاہے، یہ عبارت کہاں سے لی گئی ہے۔ اعلیٰ حضرت محض ثانوی حوالوں پر اکتفانہیں کرتے بلکہ اصل حوالوں کا ذکرکرتے ہیں یہ ان کی شان تحقیق اور طرز تحقیق ہے۔

اعلاً حضرت قدس سرہ نے اپنی زندگی کے اندر کارہامے نمایاں انجام دیے ہیں ان میں دنی اور علمی تحقیقات بھی ہیں فقہ حنفی کے مطابق فتویٰ نولیٹی بھی ہے اوراہل باطل کارد بھی ہے، مسلمانوں کے دین وایمان کی حفاظت یہ عالم دین کی پہلی ذمہ داری ہے۔حدیث پاک میں آیاہے:

اذا ظهرت الفتن اوالبدع فليظهر العالم علمه فمن لم يفعل ذلك فعليه لعنة الله و الملائكة والناس اجمعين.

جب لوگوں کے اندر برعتیں تھیلیں فتنے تھیلیں توجو عالم دین ہووہ اپنے علم کو ظاہر کرے، یعنی ان فتنوں اور بدعتوں کاقلع قبع کرے اور باطل کوباطل، حق

(۱)م قاة المفاتيح، باب مناقب الصحابيه، ج: ۷اص ۳۰۲

https://alislami.net

**۲۹۸** 

کوحق ظاہر کرے اور جوابیانہیں کرتا ہے اس پر ملائکہ اور تمام لوگوں کی لعنت ہے۔
اس کو خطیب بغدادی اور دیگر حضرات نے بھی روایت کیا ہے۔ اس موضوع پر
بہت سی حدیثیں موجود ہیں، یہ نہیں سمجھنا چاہیے کہ کو کی باطل فرقہ پیدا ہور ہا
ہے، بدند ہی بڑھ رہی ہے تو محض خاموش رہ جانا عالم دین کے لیے کافی
ہوجائے گاکہ ہم فتنہ میں نہیں پڑتے، ہم فساد میں پڑنے والے نہیں ہیں۔بلکہ
عالم کایہ فریضہ ہوتا ہے کہ وہ باطل کا ردکرے اور حق کو ثابت کرے، امام
ابواسحاق اسفرائینی ڈالٹائیا ہے ہیں ان کے زمانے میں خوارج ومعزلہ کافتنہ پیدا ہوجیا
قما اور بہت سے عقائد باطلہ جنم لے چکے تھے اور بہت لوگ گراہ ہوتے جارہے
تھے۔ اس زمانے میں انھوں نے ان اولیاے کرام سے کہاجو پہاڑوں میں مجاہدہ
اور چلہ کررہے تھے ان کے پاس پہنچے اور فرمایا:

يااكله الحشيش انتم ههناو أمة محمد عَيَالِيَّة في الفتنه

اے سوگھی گھاس کھانے والو! تم یہاں عبادت وریاضت میں لگے ہوئے ہواورامت محمدیہ بڑالتھائی فتنہ میں مبتلاہورہی ہے۔ یعنی ایسے وقت میں انھوں نے ان کو یہ ذمہ داری یاددلائی کہ امت محمدیہ کو باطل فرقوں سے بچائیں اوران کے چنگل سے نجات دلائیں۔ یہ آپ حضرات کی ذمہ داری ہوتی ہے ان لوگوں نے جواب دیا:اے امام اس کے لیے آپ جیساعلم چاہیے، آپ ہی اس کام کو انجام دے سکتے ہیں ہم توعبادت وریاضت میں ہی لگے رہیں گے۔امام ابواسخی اسفرائینی واپس آئے اور بد مذہبوں کے ردوابطال میں کتابیں تصنیف کیں،ان کایہ ایساکارنامہ ہے جو عبادت وریاضت سے بڑھ کرہے۔ جنگلوں، بیابانوں اور پہاڑ کی چوٹیوں پر عبادت کرلینائیہ توآسان کام ہے کیکن لوگوں کے ساتھ رہ کرباطل فرقوں کامقابلہ کرتا جو ٹیوں کامقابلہ کرتا ہے۔ایساشخص جو فتنوں کامقابلہ کرتا ہے۔ ایساشخص جو فتنوں کامقابلہ کرتا ہے۔

امام احمد بن حنبل رُ التَّخَالِطَةِ کَ زمانے میں خلق قرآن کافتنہ عروج پرتھا،اللہ تبارک و تعالی کاکلام اللہ رب العزت کی صفت ہے۔جس طرح سمع، بصر،ارادہ اللہ تعالی کی صفت ہے اوراللہ کی صفت اس کی ذات کے ساتھ قائم اورازلی اللہ تعالی کی صفت ہے، مخلوق نہیں ہے،اسی طرح قرآن جواللہ تعالی کاکلام ہے، یہ اللہ تعالی کی صفت ہے، وہ مخلوق نہیں ہے۔یہ اہل سنت کاموقف تھا۔

جب معتزلہ کا فرقہ بیداہواتو اس نے کہناشروع کردیاکہ قرآن مخلوق ہے اوراس نے اپنے چنگل میں حکومت کے بادشاہوں کو بھی پھنسالیا۔مامون عباسی بڑاہی ہونہارتھا، شعر وشاعری، حدیث وفقہ کاعالم تھالیکن معتزلہ کے اس فتنے میں وہ بھی مبتلا ہو گیاتھا۔علماہے دین کےاویر بن آئی تھی اور بڑا مشکل مسکلہ ہوگیا تھا کہ وہ بادشاہ کی گرفت سے کس طرح سے پچ سکیں گےلیکن امام احمد بن حنبل تھے جوثابت قدم رہے اورانھوں نے کسی بھی طریقہ سے کوئی مصالحت روانہ رکھی نہ کوئی ایسی بات کہنے کے روادار ہوئے جس میں کوئی تاویل کرکے صحیح مطلب نکل سکتاہو اوربادشاہ کی خوش دلی بھی ہوسکتی ہو بلکہ انھوں ا نے صاف صاف کہا القرآن کلام اللہ غیر مخلوق یہاں تک کہ اس سلسلے میں بادشاہ نےان کوسزادینے کے لیے طلب کیا مجمع عام میں ان کو کوڑے لگائے حانے تھے اس کے لیےوہ تیار ہو گئے اور جس وقت وہ میدان میں حاضر ہورہے تھاس وقت کاایک واقعہ ہےان کے صاحبزادے عبداللہ بن احمد بیان کرتے ہیں۔علامہ ابن جوزی نے اس واقعہ کو صفۃ الصَّفوۃ میں نقل کیاہے،میرے والد ماجد (امام احمد) ہر نماز کے بعد سے وعاکرتے تھے اللهم ارحم ابا الهيشم، اللهم اغفر لابي الهيشم، اے الله الهيشم پررهم فرمااے الله الهيشم كو بخش دے۔ ایک دن میرے دل میں خیال آیاکہ یہ اٹھیٹم کون ہے جس کے لیے میرے والد دعاکرتے ہیں۔انھوں نے آپ نے اپنے والد سے بوچھا توامام احمد

نواے دل برن حنبل نے فرمایاجس وقت بادشاہ نے مجھے کوڑے مارنے کے لیے بلایاتواس وقت مالداروں میں سے، فوج کے لوگوں میں سے کوئی نہ تھا جو کھلے طور پر میری حمایت کرسکتانہ علما و محدثین میں سے کوئی تھاجو میری حمایت میں آسکتا تو ایسے وقت میں میرا بادشاہ کے مقابل جانا اور میراکوڑوں کی سزاکھانا یہ بڑاہی مشکل امرتھا جب میں میدان میں حانے لگا تو مجھے ایک شخص نے آوازدی اےامام ذراسُ کیجیے، میں اس کے قریب پہنچاتواس شخص نے یہ کہاآپ مجھ کو بچانتے ہیں؟ میں نے کہانہیں،اس نے کہامیں ابوالھیشم ہوں میری بوری زندگی چوری میں گزرگئی، بڑی بڑی چورمال کرتا رہاہوں۔سر سے لے کریاؤں تک میرے جسم کاکوئی حصہ نہیں ہے جس کےاویر میں نےمارنہ کھائی ہو،چوری کااقال کرانے کے لیے ہرطرح کی سزا مجھ کودی گئی ہے۔لیکن زندگی بھر میں نے مجھی چوری کااقرار نہ کیا، توبہ میں نے ناحق کے لیے اپنی دنیا کے لیے اتنی سختی برداشت کی اور اقبال جرم نہیں کیالیکن آج حق وباطل کامعاملہ ہے اگر آپ نے اہل باطل کے مطابق کہدیاکہ قرآن مخلوق ہے تو پھر دنیا جو گمراہ ہوگی تو مجھی راہ پرنہ آئے گی اس لیے اس موقع پرآپ ثابت قدم رہیں اوراہل باطل کے آگے سرنہ جھکائیں،امام احمد بن حنبل کہتے ہیں کہ اس شخص کے یہ کہنے کے بعد میرا دل بہت مضبوط ہوگیااور میں نے طے کیا کہ میں بھی بھی خلاف حق کوئی کلمہ نہ کہوںگااس طرح جب میں میدان میں پہنچاہوں اس وقت بھی یہی اعلان كياكه: القرآنُ كلامُ الله غيرُ مخلوق. اس وقت امام احمد بن عنبل نے جوثابت قدمی دکھائی ہے علمافرماتے ہیں کہ گو یاکسی نبی کے منصب کاکام انجام دیاہے کہ انبیاے کرام کابیہ منصب ہواکر تاہے کہ امت کو گراہی سے بچائیں اس کو فتنہ کا شکار نہ ہونے دیں جتنی بھی باطل توتیں ہوتی ہیں انبیاان سب کا مقابلہ کر لیتے ہیں لیکن حق کے خلاف کچھ بھی کہنا گوارا نہیں کرتے، توامام احمد

نواے دل بن حنبل نے وہ کام کیا ہے جوانبیاے کرام کیا کرتے تھے بی<sup>عظی</sup>م کام ائمہ امت اور علمانے حق کرتے چلے آئے ہیں۔اعلیٰ حضرت قدس سرہ کےزمانے میں بھی فتنے تھے اوران فتنوں کا مقابلہ کرنے کے لیے اعلیٰ حضرت نے اپنی زبان اوراین قلم کوحرکت میں رکھا کچھ فتنے وہ تھے جو پہلے سے پیداہو چکے تھے جیسے رافضیت ہندوستان میں بہت پہلے آچکی تھی پہلے توہندوستان کے اندرسنیت ہی سنیت تھی لیکن مغل بادشاہوں کے زمانہ میں شیعیت کا بھی فتنہ درآما،شیعہ کے ردمیں شاہ عبدالعزیزی محدث دہلوی ڈائٹنائلیے نے ت**حفیا ثناعشر یہ** لکھی تھی۔اعلی حضرت نے بھی شیعہ اور ان کے بہت سے مسائل کے رد میں کتابیں کھیں کچھ فرقے وہ تھے جوبعد میں پیدا ہوئے انہی فرقوں میں سے وہاتی ہے۔ ومایت کی ابتدا اعلیٰ حضرت کے زمانے میں نہیں ہوئی تھی ان کے والد ماحد کے زمانہ میں بھی نہیں ہوئی تھی ان کے دادا کے زمانہ میں جن کی ولادت ۱۲۲۴ھ میں ہے اس وقت ہندوستان میں وہابیت کی ابتداہوئی اسی وقت المعیل . دہلوی نے تقویۃ الانمان لکھی ہے اور تقویۃ الانمان کے اندراللہ کی عطاسے بھی رسول کے لیے علم غیب کا انکار کیا، تصرف واختیار کا انکار کیااور یہ لکھاکہ رسول کے لیے اختیار ماننا علم غیب ماننا بیہ شرک ہے۔اعلیٰ حضرت کی ولادت سے بھی بہت بہلے ۱۲۳۹ھ میں تقویۃ الانمان ککھی عملی حضرت کی ولادت الاعلى ہوئی،ان سے بہت پہلے بیہ مذہب ہندوستان کے اندر وجود میں آجاتھا اور یہ بات نہیں کہ اس زمانے کے علمانے خاموثی برتی بلکہ اس زمانے میں خودشاہ عبدالعزیز ڈالٹھالٹیہ کے جوتلامدہ تھے شاہ مخصوص اللہ دہلوی ڈالٹھالٹیہ، شاه رفيع الدين رَّالِتُقَاطِيّة، شاه مجرموسي رَّالِتَقَاطِيّة اورعلامه فضل حق خير آبادي رَّالِتَقَاطِيّة سبھی کاسلسلۂ تلمذ شیخ عبدالعزیز رحمۃ اللہ سے وابستہ تھا۔انھوں نے زبانی طور پر بھی دہلی کی جامع مسجد میں شلعیل دہلوی سے مباحثہ کیااور اس کی کتاب تقویۃ

نواے دل الا ممان کارد بھی لکھا۔علامہ فضل حق خیر آبادی نے تحقیق الفتویٰ فی ابطال الطغویٰ نام کی کتاب لکھی اوراس زمانے کے تمام مشہور علمانے کرام نے تصدیق کی، خود شاہ مخصوص اللہ دہلوی والتفاظیم جوشاہ عبدالعزیز والتفاظیم کے خاندان سے تعلق ر کھتے تھے۔ انھوں نے معمدالا بمان فی رد تقویۃ الا بمان لکھی، یہ بات بتانا ضروری ہے کہ ایبانہیں ہے کہ وہابیت اعلیٰ حضرت کے زمانے سے بیداہوئی بلکہ وہابیت كي ابتدا اس وقت ہوئى جب تقوية الايمان منظرعام پرآئى۔اس كےرد ميں تحقیق الفتوی فی ابطال الطغوی علامه فضل حق خیرآبادی کے قلم سے منظر عام پرآئی ہے اس کے بعد معبدالا بیان فی رو تقویۃ الا بیان یہ بھی منظرعام برآئی اور ہر طرف اس کا رد کیاگیا۔اعلیٰ حضرت سے پہلے علمانے کرام اس کارد کرتے چلے آرہے تھے۔اعلیٰ حضرت نے کوئی نیا مذہب اختیار نہیں کیا۔اییانہیں ہے کہ خداکی عطاسے رسول کے لیے اختیار ماننا،رسول کے لیے علم غیب ماننا یہ کوئی نئی چز ہےجس کی ابتدا خاص برملی سے ہوئی ہوبلکہ پہلے کے بزرگان دین کی کتابوں میں اس کاذکر موجود ہے، کھلی آنکھوں سے دیکھ سکتے ہیں شاہ ولی اللہ سے سب اینا رشتہ جوڑتے ہیں اور شاہ ولی اللہ کوسند کی حیثیت سے مانتے ہیں حاہےوہ مقلد ہوباغیر مقلد ہول لیکن شاہ ولی الله کامسلک وہی تھاجوامام احمد رضا قدس سرہ کاتھااوران کے والد اوران کے داداکااوران کے معاصرین علماہا سنت کاتھا۔ یہ سب اولیاکے تصرف واختیاراورانبیاکے لیے علم غیب کے قائل تھے، اس کی تصریحات تواتنی زبادہ شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز علیہاالرحمہ کی کتابوں میں موجود ہیں کہ ان کے مذہب پروہابیہ کبھی بھی اپنے کو ثابت نہیں کرسکتے کیوں کہ ان حضرات نے ہمیشہ انبیاے کرام اولیامے کرام کی تعظیم واختیار کوبیان کیاہے۔اس کے اوپر قائم رہے ہیں عرس کرنا، فاتحہ کرنا،میلاد کرنا یہ ساری چزیں ان حضرات سے ثابت ہیں تواعلیٰ حضرت قدس سرہ کاجو

واے دل

مذہب تھا وہی مذہب تھاجو پہلے سے حلاارہاتھا۔

شاہ ولی اللہ عِللِفِئے کی وفات الاالھ میں ان سے بہت بہلے شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی رَالتُظِیْنِین جضوں نے ہندوستان میں علم حدیث کی نشر واشاعت کی۔ ہندوستان کا کوئی سلسلہ ایبا نہیں ہے جوعلم حدیث میں شیخ محقق عِللِی کانوشہ چیں نہ ہو۔ان کی ولادت ۱۹۵۸ھ میں اوروفات ۱۵۰اھ میں ہے۔ عِللِی کانوشہ چیں نہ ہو۔ان کی ولادت ۱۹۵۸ھ میں اوروفات ۱۵۰اھ میں ہے۔ ان کی کتابیں اٹھا کردیکھ لیجے مدارج النبوہ ہویااشعۃ اللمعات ہویااور دوسری کتابیں ہوں ان میں انبیا ہے کرام کے لیے اللہ کی عطاسے علم غیب کاذکر موجود ہے۔اشعۃ اللمعات میں امام غزالی سے انھوں نے نقل کیا ہے من ایستمد به فی حیاته ایستمد به بعد و فاته جس کی زندگی میں اس سے مدد حاصل کی جاسکتی ہے۔ بعد وصال بھی اس سے مدد حاصل کی جاسکتی ہے۔

یہ جو الزام ہے کہ بریلویت ایک نیافرقہ ہے جس کی ابتدا مولانا احمد رضا خان کے وجود سے ہوئی ہے اور برلی اس کامصدورو منبع ہے بالکل باطل اور غلط ہے۔ اعلیٰ حضرت کاجو مذہب ہے کہ انبیاے کرام کو اللہ تعالیٰ کی عطاسے علم غیب اور تصرف واختیار حاصل ہے انبیاے کرام کے توسل سے اولیاے کرام کو علم غیب حاصل ہے یہ مسلک وہ ہے جو چودہ سوسال سے امت مسلمہ کارہاہے علم غیب حاصل ہے یہ مسلک وہ ہے جو چودہ سوسال سے امت مسلمہ کارہاہ اور سجی اس کے قائل رہے ہیں ہرگز کوئی نیامسلک قائم نہیں کیاہے۔ ہاں یہ نبوت کا مراحتاً انکار لینی حضور ﷺ کے بعد بھی کوئی نبی پیدا ہوجائے توخاتمیت نبوت کا مراحتاً انکار لینی حضور ﷺ کے بعد بھی کوئی نبی پیدا ہوجائے توخاتمیت محمدی میں فرق نہیں آئے گا اور مرزاغلام احمد قادیانی کابیہ دعویٰ کہ میں نبی ہو۔ ان سب کا اعلیٰ حضرت نے رد کیا۔ یہ دیوبند کابانی جن کوکہاجا تاہے مولانا قاسم نانوتوی افھوں نے تحذیر الناس میں لکھا کہ ہمارے رسول اقدس ﷺ کے بعد نانوتوی افھوں نے تحذیر الناس میں لکھا کہ ہمارے رسول اقدس ﷺ کے بعد نانوتوی افھوں نے تحذیر الناس میں لکھا کہ ہمارے رسول اقدس ہمارے مام

نواے دل مم√<sup>م</sup>

اس بات کو مانتی آئی ہے کہ حضور پڑالٹا گیٹے آخری نبی ہیں اوران کے بعد کسی نبی کا آناممکن نہیں ہے۔ یہ امت کا اجماعی عقیدہ ضروریاتِ دین سے ہے۔ مولانا قاسم نانوتوی نے اس کا انکار کیا اور محمد رسول اللہ پڑالٹا گیٹے کی بعد نئے نبی کا آناممکن کہا اور خاتم النہیں کا یہ معنی بتایا کہ نبوت جس کی بالذات ہو اور بعد والے کی نبوت بالعرض ہو یہ معنی کسی نے بھی بیان نہیں کیا، خاتم النہیں جمعنی آخری نبی کا انھوں نے انکار کیا، توآخری نبی کامعنی جو ضروریات دین سے تھا، حضور پڑالٹا گیٹے کیا تھوں نے انکار کیا، حضور پڑالٹا گیٹے کے بعد کوئی نبی نبیں آئے گا یہ ایک اجماعی مسلہ تھا، اس کا انھوں نے انکار کیا۔ کیا۔ اس کی تنظیر ہوئی۔

**4℃** نواے دل

محدث دہلوی اور ان کے تلامذہ تک سب کے سب اسی مسلک کے قائل رہے ہیں جس کی ترویج واشاعت اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خان نے کی ہے اوران سے پہلے علامہ فضل رسول بدایونی ڈلٹٹٹٹٹٹٹٹٹٹٹٹٹٹٹٹٹ ان موضوعات پرکافی کتابیں لکھی ہیں اوراعلیٰ حضرت قدس سرہ نے انہیں مسائل کواپئ کتابوں میں دلائل سے ثابت کیا پھر نئے فتنوں نے جنم لیاہے تو نئے فتنوں کارد کیاہے اور یہ ایک عالم کا فریضہ اوراس کی ذمہ داری ہے کہ حرام وحلال،جائز وناجائز سے لوگوں کوواقف کرائے تاکہ ان کے اعمال درست ہوں۔اس سے پہلے اس کی یہ ذمہ داری ہوتی ہے کہ حق وباطل کوان کے اوپرواضح کرے گفرواسلام کے بارے میں ان کو سمجھائے،عقائد حقہ صححہ سے ان کو روشاش کراے۔یہ عالم کی ذمہ داری ہوتی ہے۔ اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے اس ذمہ داری کو مکمل کیا اس کی بنیاد پر انھوں نے امت مسلمہ کی حفاظت وصیانت کی ہے۔جن علمانے کس کراخقاق حق اورابطال باطل کیاہے ان کو ہمیشہ سب وشتم کانشانہ بھی بنایا مطل کراچھات کااور مصیبتوں کاسامنا کرنا پڑاہے۔اس طرح کی مصیبتیں اعلیٰ حضرت قدس سرہ کے سامنے بھی آئی ہیں۔

بہت سے گالی نامےان کو لکھے گئے اور طعن و تشنیع کی گئی اور طرح طرح کی باتیں اعلی حضرت کے بارے میں پھیلائی گئیں کہ یہ توخدا ورسول کا علم برابر کررہے ہیں، یہ توخدا ہوگی، گرھی ہوئی، گرھی ہوئی باتیں ان کے بارے میں کی گئیں۔ تاکہ لوگ کسی طرح ان سے دوراور بیزار ہول باتیں ان کے بارے میں کی گئیں۔ تاکہ لوگ کسی طرح ان سے دوراور بیزار ہول کا کاجواب جب دلائل سے نہیں ہوتا ہے توجھوٹ کاسہارالیا جاتا ہے اوراس طرح سے بدنام کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ لیکن کوئی آج تک یہ ثابت نہ کرسکا کہ اعلی حضرت نے کوئی نیافہ جب ایجاد کیا ہے یاان کا فد ہب شخ عبدالحق محدث دہلوی سے الگ تھااور نئے فد ہب کو انھوں نے عروج بخشا ہے۔

نواے دل

دلائل سے اپنے قول و فعل سے یہ ثابت کریں کہ ہمارا مذہب وہی ہے جو بہلے سے حلا آرہا ہے۔ جس کے بارے میں حضوراقدس ٹالٹائا نے فرمایا ہے: مااناعلیه وأصحابی جس کے اوپرکہ میں ہوں اور میرے صحابہ ہیں۔ اسی مذہب کو امام احمدرضاً قدس سرہ نے اپنی کتابوں سے اپنے دلائل سے قوت بخشی ہے اور یہ ان کاعظیم کارنامہ ہے جس کی وجہ سے بوری دنیاہے سنیت ان کانام لیتی ہے۔آج عرس منانے والے، فاتحہ نیازکرنے والے بہت ہیں کیکن اولیاے کرام سے رشتہ مضبوط کرنے پر دلائل کس نے قائم کیے ہیں ان کے تصرفات واختبار کے اویر دلائل کس نے قائم کیے ہیں، مخالفین کا مقابلہ کس نے کیاہےوہ اعلیٰ حضرت قدس سرہ کی ذات ہے،ورنہ بہت سے لوگ خاموثی اختیار کر نیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ لڑنا جھگڑنا، ہمارا کام نہیں ہے۔آپ کے آباواجداد کو گالیاں دی جارہی ہیں آپ جن کاعرس منارہے ہیں ان کو کہاجارہاہے کہ مٹی کاڈھیر پڑاہواہے۔آپ کہتے ہیں کہ لڑنے جھگڑنے کی ضرورت نہیں ہے تو پھر عرس منانے کی کیا ضرورت ہے۔عرس ختم سیجیے اور آرام سے بیٹھے،اعلی خضرت نے راحت وآرام کودوررکھ کرحق کااحقاق کیاہے جیسے امام ابواتحق اسفرائینی نے اینے زمانے میں اور امام احمد بن حنبل نے اپنے زمانے میں اور دیگر ائمہ امت نے اپنے بنازمانے میں احقاق حق اور ابطال باطل کی خدمات انجام دی تھیں، وہ اعلیٰ حضرت قدس سرہ نےاینے زمانے میں انجام دی ہیں۔لوگوں کے دین وایمان کی حفاظت وصیانت کی ہے اسی وجہ سےاحسان شناس دنیا مجبور ہے کہ ان کی اس خدمت کاذکر کرے اوران کی بادمنائے کہ انھوں نے علمی اور عملی میدان میں ہماری رہنمائی کی ہے،سب سے بڑی ان کی رہنمائی عقیدہ وایمان کے تعلق سے ہے اسی وجہ سے ہم ان کی یاد مناتے ہیں اللہ تعالیٰ ہم سب کو

m+2

نواے دل توفیق خیر سے نوازے اور حق کے اوپر استقامت عطافرہائے۔

اب چند ہاتیں خاص طلبہ سے متعلق ہیں :طلبہ کو بہرحال اپنے وقت کو مصرف میں لانا چاہیے اور شحقیق کی روسے جو صحیح باتیں ہوتی ہیں ان کو حاصل كرنا جائيے۔ صبح وشام مدرسے ميں گزار نے سے كوئى بڑا فائدہ نہيں ہے اگرآپ علمی و تحقیقی جنتجو نہ کریں پھر علم کے ساتھ عمل بھی ہوناجا ہیے۔ علم کے ساتھ اگر عمل ہوتاہے تو وہی علم کارآمد ہوتاہے اور علم پر عمل کے وسیلے سے بہت سارا علم حاصل موجاتا ہے۔ ایک حدیث پاک میں آیاہے من عمل مجاعلم اورثه الله علم مالم يعلم اور ايك روايت ميں يہ بھى ہے: واجرى على لسانه بنابیع الحیکم جو الین علم کے مطابق عمل کرے اللہ تعالی اس کو ان باتوں کاعلم عطافرمادیتاہے جن کووہ نہیں جانتاتھااوراس کی زبان پر حکمتوں کے چشمے حاری کردیتاہے۔

آپ پر لازم ہے کہ آپ اپنے علم کے مطابق عمل کریں،اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے مرض کے ایام میں بھی نماز باجماعت کی پابندی کی ہے اور اس زمانے میں جبکہ ان کے لیے روزہ نہ رکھنافدیہ دیناجائزتھا، تو انھوں نے پہاڑ پرجاکرروزہ رکھاہے اور روزہ نہ قضائیانہ فدیہ دیابلکہ روزہ ادائیاہے۔آج آپ ان کایوم منارہے ہیں تواس کے ساتھ ساتھ یہ بھی ضروری ہے کہ ان کی طرح عمل کے بھی یابند ہوں کم از کم فرائض وواجبات وقت پرضروراداکریں اوران سے غفلت ہر گز روانہ رکھیں۔صرف ذخیرہ علم جمع کرلینا کافی نہیں ہے بلکہ اس کے مطابق عمل بھی ہونا چاہیے پھر اس علم وغمل کو دوسرے تک پہنچانا بھی ضروری ہے، جس دین ومذہب کو آپ نے حاصل کیاہے یہ آپ تک ایسے ہی نہیں پہنچے گیاہے اگرچہ آج تو یہی ہے کہ آدمی مسلم گھرانے میں پیداہواہے اس لیے مسلمان ہے لیکن ان مسلمانوں کے آباواجداد پروہ زمانہ بھی گزراہے جب وہ

راہ دکھلائی ہے پھرانھوں نے کلمئة اسلام پڑھاہے اوراسلام سے وابستہ ہوئے ہیں۔اگرعلاے حق نےاسلام کو اپنے تک محدود رکھا ہوتاتوآج ہمارے گھروں میں اسلام نہ ہوتا جو بھی انھوں نے حاصل کیاانھوں نے دوسروں تک پہنچایا توآپ کابھی فریضہ ہے کہ جودین آپ نے حاصل کیاہے اور جوعلم وعمل حاصل كيابياس كودوسرول تك يهنجائيل اورعمل خيركي طرف لانے كى كوشش كريں۔ یہ بھی ہماری ذمہ داری ہوتی ہے صرف اپنی حد تک علم وعمل اور عقیدے کے اویر قائم رہ گئے توبہ کوئی بڑاکام نہیں ہوا۔ایک عامی کے لیے توبہ صحیح ہوسکتاہے کیکن ایک عالم کی ذمہ داری اس سے آگے ہوتی ہے جبیباکہ قرآن مقدس نے

وَلْتَكُنْ مِّنْكُمْ أُمَّةٌ يَّدُعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكِّرِ وَأُولَيكَهُمُ الْمُقُلِحُونَ

"اورتم میں ایک گروہ ایسا ہونا جاہیے کہ بھلائی کی طرف بلائیں اور اچھی بات کا حکم دیں اور بڑی سے منع کریں اور یہی لوگ مُراد کو جہنچے "۔

علماکی فرمہ داری ہوتی ہے کہ حق کی آواز کو، علم کو، عمل کو دوسروں تک بہنچائیں جب خود وہ پختہ اعتقاد، پختہ علم، پختہ عمل کے حامل ہوں گے تبھی دوسروں کوراہ دکھا سکتے ہیں۔ایک طالب علم کو عالم بنناہے تواسے اپنی ذمہ داری کوانجام دینے کی ابھی سے تیاری کرناچاہیے۔اللہ تعالی ہم سب کو توفیق خیرسے نوازك-و آخر دعو إنا إن الحمديله رب العلمين.

(۱)آل عمران،آیت ۱۰۴

https://alislami.net

نواے دل **۲۰۰۹** 

خطبهٔ صدارت بحر العلوم فرنگی محلی سیمینار منعقده: پیراً نک، شلع نُشی نگر، یوپی بتاریخ: سرجادی الاولی، ۱۳۳۸ه ای / کیم فروری ۱۰۲۰، چهار شنبه از:مولانامجمه احمد مصباحی، ناظم تعلیمات الجامعة الاشرفیه مبارک بور، اعظم گڑھ

\_\_\_\_\_

بسر الله الرحمن الرحير حامد او مصلّا و مسلّما خانواده فرنگی محل غیر نقسم ہندوستان کا وہ علمی مرکز ہے جس کافیضان بورے ملک پر ضیا باررہا ہے اور دیگر ممالک کے افراد بھی اس سے اکتساب نور کرتے آئے ہیں۔ اپنے طرز تدریس، انداز تحقیق اور پر مغز تصانیف سے اس خانوادے نیوری علمی دنیا کو متاثر کیا ہے۔

اسی خانوادے کے ایک فرد فرید، جامع علوم عقلیہ و نقلیہ، مجمع شریعت و طریقت، بحرالعلوم علامہ عبدالعلی محد (۱۳۲۱ھ – ۱۲۲۵ھ) ابن علامہ نظام الدین محمد (۱۳۵هھ – ۱۲۱۱ھ) علیما الرحمہ ہیں، جن کی درس گاہِ علم سے بڑے بڑے فضلاے روزگار پیدا ہوئے اور جن کے قلمی فیضان سے ایک عالم سیراب ہوا۔ اسی ذات گرامی کی نسبت سے آج سر مجمادی الاولی ۱۳۳۸ھ مطابق کیم فروری کا ۱۳۶۰ء چہار شنبہ کو"پپراگئک" کی سرزمین پریہ سیمینار منعقد ہورہا ہے، فروری کا ایک مشرقی یوپی کی ایک سعادت مند خانقاہ (خانقاہ الیوبیہ، پیراگئک، شلع جس کا اہتمام مشرقی یوپی کی ایک سعادت مند خانقاہ (خانقاہ الیوبیہ، پیراگئک، شلع قریب میں اشاعت پذیر ہوکر شائقین کی ضیافت فکرونظر کاسامان بنیں گی۔ قریب میں اشاعت پذیر ہوکر شائقین کی ضیافت فکرونظر کاسامان بنیں گا۔

نواے دل مکة و المدینة "(۱۳۲۴ه) میں حضرت بحر العلوم تک اپنا سلسله اس طرح

ا -مولانا نقی علی خال قادری برکاتی ۲-مولانا رضا علی خال بربلوی ۳-مولانا خلیل الرحن محرآبادی ۴- مولانا محر آعلم سندیلوی ۵-ملک العلما بحر العلوم ابوالعباش عبدالعلى محمر لكهنوى عليهم الرحمه-

اعلی حضرت قدس سرہ کے پیرومرشد، خاتم الاکابر، مولانا شاہ سید آل رسول احدی مار ہر وی قدس سرہ اور علامہ فضل رسول بدایونی علیها الرحمہ کا سلسلہ تلمذ صرف ایک واسطے سے حضرت بحرالعلوم تک پہنچتا ہے۔ ان دونوں حضرات کو مولانا نورالحق فرنگی محلی سے تلمذتھا، اور مولانا نورالحق اور ان کے والد ماحد مولانا انوارالحق علیہا الرحمہ حضرت بحر العلوم کے شاگر دیتھے۔

علامہ نضل حق خیر آبادی کا سلسلہ بھی بحر العلوم سے اس طرح وابستہ ہے: ا-مولانا فضل امام خير آبادي،والدماجد علامه فضل حق خيرآبادي٢- مولانا عبدالواحد خيرآبادي سا-مولانامجمه علم سنديلوي ۴-بحرالعلوم فرنگي محلي، عليهم الرحمه اس طرح ہم شاگردان حافظ ملت مولاناعبدالعزیز مراد آبادی شیخ الحدیث دارالعلوم اشرفیہ مبارک بور کا سکسلہ برلی، مار ہرہ اور خیر آباد تینوں وسیوں سے بحرالعلوم تک پہنچتا ہے۔ حافظ ملت کے استاذ صدرالشریعہ مولاناامجد علی عظمی عِلالِحِیْنے اعلیٰ حضرت سے براہ راست اور علامہ فضل حق خیر آبادی سے اپنے استاذ مولانا ہدایت الله خال رام بوری عالفینے کے واسطے سے منسلک ہیں۔اور خاتم الاکابر قدس سرہ سے بواسطہ اعلی حضرت وابستہ ہیں۔

ابھی سلسلوں کی مزید تفصیل کی گنجائش باقی ہے مگر میں بروقت اتنے ہی یر اکتفا کرتاہوں۔ بحرالعلوم کی سندوں کاذکران شاءاللہ آخر میں کروں گا۔ بحرالعلوم اور ان کا بورا خاندان اُسی مسلک فکرواعتقاد سے وابستہ تھا جسے

نواے دل

اہل سنت وجماعت کے باعظمت نشان سے پہچاناجاتاہے۔ شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی عِلاِلْحِنْنُ نے جہال سرزمین ہندکوحدیث رسول کی برکتوں سے سیراب کیا ہے وہیں اپنی تصانیف میں عقائد اہل سنت کو بھی شرح وبسط کے ساتھ برملابیان کیا ہے۔ خانوادہ فرنگی محل کا علمی سلسلہ جہال برکۃ الہند حضرت شیخ محقق سے ماتا ہے وہیں ان کے اعتقاد کا برملا اظہار بھی حضرت بحرالعلوم کے قلم سے تابندہ نظرآتاہے۔

میں یہاں صرف ایک اقتباس درج کرنا چاہتا ہوں، وہ بھی ایسی کتاب سے جو نہ عقائدوکلام میں ہے،نہ فضائل ومناقب میں، نہ فقہ واحکام میں،بلکہ فن منطق کے معروف رسالہ "قطبیہ" پرمیر زاہد ہروی کے حواثی کے تحشیہ میں ہے۔ حضرت بحرالعلوم خطبہ میں حمدباری، توحید، تنزید،انعام اور ارسالِ رُسُل کا ذکرکرنے کے بعد کھتے ہیں:

واصطفى من بينهم من بعثه نبيا وآدم بين الروح والجسد وأرسله رسولا إلى الثقلين فلم يكن مِن آدم ومَن دونه إلا تحت لوائه يوم يحضرون للصمد وعلمه علوما بعضها ما احتوى عليه القلم الأعلى، ومااستطاع على إحاطتها اللوح الأوفى، لم يلد أم الدهر مثله من الأزل، ولايلد إلى الأبد فليس له ممن في السموات والأرض كفوا أحد سيد الأولين والآخرين، حبيب إله العالمين، هوالذى للمرسلين إمام، وللأنبياء ختام، صاحب الحوض والمقام المحمود، هو كاسمه محمد و محمود \*

اللهم صلّ عليه أفضل الصلوات وسلِّم عليه اعظم التسليات مادام اللوح محفوظا فيه التصورات والتصديقات وعلى آله الذين فازوا المقام العظيم بيمن اتباع سنته وشرعه

واے دل

العميم وعلى أصحابه الذين هم نجوم الاهتداء \* لم يرتض الرب المنان إلاعمن آخذ طريقتهم بالاقتداء \* و بذلوا مهجهم لإعلاء كلمة الله الغراء \* و نشر الشريعة الحنيفية السهلة البيضاء \* لاسياعلى الحلفاء الراشدين، وأئمة الحق المبين، جُلّ سعيهم في قمع بنيان الجور والطغيان \* وإقامة جُدران العدل والإحسان \* فآض بجهدهم رياض الدين زاهرة \* وأنوار الإسلام ظاهرة \* فنالوا منزلة عظمى ومكانة عليا من منازل العرفان \* لم ينلها أحد من أولياء هذه الأمة، والأمم الماضية في سالف الزمان \* وحازوا مقامة رفعي عند الرب الرحيم الرحمن \* وأفاضوا أسرار العلوم على أسرار العرفاء ذوي الايقان \*

اللهم أنزِل عليهم الرضوان وبَوَّءُهم مع الأنبياء في الجنان وعلى أهل بيته الذين شمروا الذيل لاقتباس أنوار الاهتداء تشميرا وأراد الله ليذهب عنهم الرجس و يطهرهم تطهيرا \*

وعلى من خصّه خالق السموات والأرضين بالمرتبة الكبرى في مشاهدة الإله، ذلك الغوث الأعظم قطب الاقطاب الذي انطقه الحق بأن قدمي على رقاب كل ولي الله، محي الملة والدين، عليه الرضوان إلى يوم الدين، وعلى جميع أولياء الله الكرام، ذوي البر والتقوى العظام اللهم ارض عنهم و بَوّءُني في جوارهم \*

اس اقتباس کے عقیدے اور عقیدت کی چند باتیں واضح طور پر دریافت ہوتی ہیں:

https://alislami.net

<sup>(</sup>۱) حاثیه بحرالعلوم برحواش زاهدیه، ص:۲، مطبع علوی لکھنو کطبع جمادی الاولی ۱۲۹۳ هه مطابق جون ۱۸۷۱ء

واے دل

سا- سرکار تمام جن و انس کے لیے رسول بنا کر بھیج گئے، روز قیامت سیدنا آدم غِللیِّلاً اور دیگر انبیاعَلِیُّلاً سرکار کے جھنڈے تلے ہول گے۔

ہے۔ لوح محفوظ میں ماکان و مایکون کاعلم ثبت ہے اور حضور کوان کے رب نے وہ علوم عطا فرمائے، جن کا ایک حصہ وہ علم ماکان و مایکون ہے جو قلم اعلیٰ سے لوح اَوفیٰ میں درج ہوا۔

اسی کو امام بوصیری نے "قصیدہ بردہ" میں ذکرکیا ہے اور شیخ محقق نے اسے "اشِعَة اللمعات" میں نقل کیا ہے:

فمن جودك الدنياوضرتها

ومن علومك علم اللوح والقلم

سرکار کے لیے علم ماکان و مایکون اوراس سے زیادہ علوم کا حصول حضرت بحرالعلوم اور ان کے اسلاف کرام علیہم الرحمہ کے نزدیک ایک مسلمہ عقیدہ ہے، جس سے انحراف ہندستان میں وہابیت کے قدم آنے کے بعد رونما ہوا۔

۵- رسول الله ﷺ کَامْنیل و نظیر نه ماضی میں پیدا ہوا، نه مستقبل میں کھی ہوگا، خلق خدا میں کوئی ان کا ہمسر نہیں۔

۲- وہ اولین و آخرین کے سردار، رب العالمین کے محبوب، رسولوں کے امام، انبیا کے خاتم، حوض کوٹر اور مقام محمود والے، محرّ اور محمود ہیں۔

2- سرکار کی آل پاک،ان کی سنت و طریقت کی پے رَوی کے باعث مقام عظیم پر فائز ہے۔

۸-سرکار کے صحابہ ہدایت کے ستارے ہیں- ربّ جلیل کی رضا و خوش

نوائے دل

وات دن نودی صرف انھیں لوگوں کے لیے ہے، جو راہِ صحابہ کی اقتدا کریں۔

9- صحابہ نے دین حق کی سربلندی اور شریعت حقہ کی ترویج و اشاعت کے لیے اپنی جانیں قربان کیں۔

•ا- ان میں خلفا بے راشدین کو خصوصیت اور امتیاز حاصل ہے، وہ دین حق کے امام و پیشوا ہیں، ان کی تمام تر مساعی اس راہ میں تھیں کہ ظلم و طغیان کو بیخ و بن سے اکھاڑ بھینکیں اور عدل واحسان کی دیواریں سربلند کریں، اخیں کی کوششوں سے دین کے گلشن تابناک اور اسلام کے انوار جلوہ فشاں ہوئے۔ اا- اخیں عرفان کی وہ بلند منزل اور معرفت کا وہ اعلی مقام حاصل تھا، جو نہ اس امت کے اولیا میں سے کسی کو حاصل ہوا، نہ سابقہ امتوں میں سے کسی ولی کو ملا۔ رب جلیل کے یہال ان کا درجہ نہایت بلند ہے۔

۱۲- انھوں نے اپنی معرفت کے اسرارسے سربرآوردہ اہل یقین وعرفان کو سرفراز کیا اوران کے علم ظاہر کی طرح ان کا علم باطن بھی عارفین امت میں فیض بخش ہوا۔

ساا- صحابہ و اہل بیت رضوان الہی اور جنت میں انبیا علیم اللَّا کی رفاقت کے قابل ہیں۔

۱۹۷ - اہل بیت کرام سرکار کے نورہدایت سے اقتباس، اوررب کی تطهیرِ کامل سے امتیاز کے حامل ہیں۔

۔ 10- اہل بیت کے ایک فروعظیم سرکار غوث اظم، قطب الاقطاب مشاہدہ الہی کے مرتبہ کبری سے اختصاص یافتہ ہیں۔

۱۶- انھوں نے ''قدمی ہذہ علی رقبۃ کل ولی اللہ''(میرا قدم ہر ولی اللہ کی گردن پر ہے) از خود نہ کہا، بلکہ امر الہی کے تحت کہا۔ وہ دین و ملت کو حیات بخشنے والے ہیں۔

نواے دل 2ا- وہ عظیم المرتبت قطب الاقطاب اور تمام اولیا ء اللہ رضوان الہی کے

۱۸-تمام اولیاعظمت و کرامت، بر" و تقوی کے حامل ہیں۔ ۱۹ - جملہ اولیا کے لیے رب کی خوشنودی اور اینے لیے ان کے جوار میں اقامت و قرار مطلوب ہے۔

اس خلاصے کے بعد یہ بتانے کی ضرورت نہیں رہ حاتی کہ حضرت بحر العلوم كا عقيده رسول كائنات ﷺ كالثَّاليُّل كالله عليه علوم و كمالات اور فضائل و خصائص سے متعلق کیا تھا، اہل بیت، خلفاے راشدین اور جملہ صحابة کرام کے بارے میں ان کا عادلانہ و عارفانہ نظر یہ کیا تھا، بارگاہ غوث عظم اور بارگاہ اولیاہے کرام میں ان کی عقیدت کا آبشار کس قدر صاف و شفاف تھا۔اور آج ان کے سلسلة تلمذ سے انتساب كا دعوىٰ ركھنے والے كتنے لوگ ان كى سدھى اور صاف و شفاف راہ سے یک سرمنحرف ہو کیے ہیں۔

بحرالعلوم صرف معقولات ومنقولات کے شاورنہ تھے بلکہ جام طریقت ومعرفت ہے بھی سرشار تھے۔اس سے متعلق آخرمیں ایک واقعہ بھی پیش کروں گاجوان شاءاللہ اُن کے کمال معرفت اوربلندی طریقت کی تصدیق کے لیے کافی ہوگا۔

ان کی ژرف نگاہی اور دقیقه رسی اقران واخلاف میں ایک مسلّمه حقیقت ہے۔ مجھے امید ہے کہ سیمینار کے اہل قلم کی تحریروں میں اس کے بہت سے شواہد بھی ملیں گے۔امام احمدرضاقدس سرہ نے بھی "حاجز البحرین الواقی عن جمع الصلاتين" (١١٣٥هـ) مين اس كا اظهار كيا بـــاور تين ايس نكات کا ذکر فرمایا ہے جو کتب قُدما میں نہ تھے اور قلب امام احمد رضایر فائض ہوئے۔ پھر بتایا کہ بعد میں بحرالعلوم کے رسالہ ارکان اربعہ/رسائل الارکان کا مطالعہ

714

نواے دل کما تو دمکھا کہ انھوں نے بہت مختصر الفاظ میں ان نکات کو بیان کردیا ہے۔ ان زکات کی تونیح و تفصیل کروں تو کئی صفحات در کار ہوں گے، اس ليے تلم انداز کرتاہوں، مذکورہ رسالہ فتاویٰ رضوبہ کتاب الصلاۃ، بیان او قات میں مندرج ہے، اس کی فصل چہارم میں اہل نظر تفصیلاً ملاحظہ کرسکتے ہیں۔

كتاب "رسائل الاركان" اركان اربعه (صلاة، صوم، زكاة، حج) كے بيان ميں لکھی گئی ہے اس میں مسائل کے ساتھ دلائل، اختلافِ مذاہب، فقہ وحدیث کی رُوسے مذہب حنفی کی تائید وتقویت بہت اعلیٰ پہانے پر نہایت اختصار کے ساتھ مرقوم ہے۔اسے دیکھنے کے بعد عمادالاسلام شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی ڈالٹنظائیہ نے مصنف کو جو خط لکھا ہے اس میں انھیں "بجرالعلوم" کے خطاب سے یاد کیا ہے، پہلے شاہ صاحب کا خیال یہ تھا کہ فرنگی محل والے صرف معقولات میں کمال رکھتے ہیں۔اس کتاب کو دیکھنے کے بعد معقول ومنقول دونوں میں علما ے فرنگی محل کی مہارت کے معترف ہوگئے اور شاہ صاحب کا دیا ہوا خطاب "بجرالعلوم" اتنا معروف ومشهور هواكه ديگر خطابات "ملك العلما" وغيره ير غالب آگیا، بلکہ ان کے عکم (عبدالعلی محمہ) سے بھی زبادہ رائج ومتداول ہوگیا۔ بحرالعلوم کے دور میں سرزمین ہندنے غیر مقلدیت کا چرہ نہ دیکھاتھا، البته جمع بین الصلاتین میں حنفیہ وشافعیہ کا اختلاف ہے، اس لیے رسائل الار کان میں اس بحث کو بحرالعلوم نے چھیڑا ہے اور صرف دو صفحات (مزید سمسطور) میں دلائل فریقین کا ذکر کرتے ہوئے سیر حاصل اور وافی وشافی کلام کیا ہے جو آج غیر مقلّدین کے جواب کے لیے بھی کافی ہے۔ملاحظہ ہو رسائل الاركان ص: ١٣٦ تا ١٣٨ مطبوعه و ١٣٠ هطبع علوى لكصنوك

امام احمد رضاقدس سرہ کے زمانے میں غیر مقلدین کے امام میاں جی نذیر

**اسا** کا **اسا** 

حسین دہلوی نے معیار الحق میں حضرات شافعیہ کی تقلید اور ان سے اخذواستناد کرتے ہوئے "ثبوت جمع" کے لیے بڑے بڑے بڑے لمبے دعوے کیے اور بہت سی مذبوحی حرکتیں بھی کیں، ان سب کا کماحقہ محاسبہ "حاجزالبحرین" کا خاص حصہ ہے جو امام احمد ضاکی مہارت فقہ ومناظرہ کے ساتھ مہارت حدیث کا بھی منہ بولتا ثبوت ہے۔ راقم نے اس کی ایک تلخیص بھی کی ہے جو" مخالفین تقلید کاایک جائزہ "(سیس ایم) نامی مجموعے میں طلبۂ جامعہ انثرفیہ مبارک بور کی طرف سے شائع ہو چکی ہے۔

میں نے شروع میں بحرالعلوم تک امام احمد رضا،خاتم الاکابر مار ہروی، علامہ فضل رسول بدایونی اور علامہ فضل حق خیر آبادی حمہم اللہ تعالی کی سندوں کا ذکر کیا ہے۔اب بحرالعلوم سے آگے کی سندوں کا بچھ تذکرہ مقصود ہے۔
اس سلسلے میں مفتی محمد عتیق فرگی محلی کی ایک مستقل کتاب ہے۔

اس سلسلے میں مفتی محمہ عتیق فرنگی محلی کی ایک مشقل کتاب ہے "الدرالمنظوم، فی أسانید العلامة بحرالعلوم" اس کا اختتام ۱۸رمضان المبارک ۱۸۳۰ و ہوا، مگر بہت سی دیگر کتابوں کی طرح یہ بھی اشاعت سے المبارک محروم ہے۔اس کا قلمی نسخہ مولانا حبیب الحلیم فرنگی محلی کے پاس تھا، اب تک محروم ہے۔اس کا قلمی نسخہ مولانا حبیب الحلیم فرنگی محلی کے پاس تھا، ان کے یہاں سے زیرائس کافی شارح بخاری مفتی محمد شریف الحق امجدی، سابق صدر شعبۂ افتا و ناظم تعلیمات الجامعة الانشرفیہ مبارک بور نے منگائی اور اس کا ایک عکس مجھے بھی عنایت فرمایا۔

مؤ لف کتاب نے اسانید بحرالعلوم کے ضبط وجمع کی تحریک اور تقاضا کرنے والوں کے تحت حضرت مجاہد ملت مولانا حبیب الرحمٰن قادری عباسی تلمیذ صدرالشریعہ علیہا الرحمہ کا ذکر خصوصیت اور اہتمام کے ساتھ کیاہے، الفاظ یہ ہیں:

"فأكبَّ عليّ بعض الأفاضل الخلان سيّما حبيبي ولبيبي، مجمع

نواے دل

الفضائل، منبع الفواضل، ذو المجد الباذخ، والكرم الشامخ، والطود الراسخ مولانا حبيب الرحمٰن، ادامه بالفضل والامتنان، الدهام نكري الباليسري بأن أجمع له ثبته وأضبط درر أسانيده في سلك الترصيف"

ان الفاظ والقاب سے اہل علم کی نظر میں مجابد ملت کے منصب ومقام کی عظمت کا اندازہ بخوبی ہوتا ہے، اسی طرح ان کی علم دوستی خصوصاً اسانید سے شغف اور بحرالعلوم سے عقیدت بھی نمایاں ہے۔

ضرورت ہے کہ باضابطہ تحقیق و تزیین کے ساتھ "الدرالمنظوم" کی طباعت واشاعت عمل میں لائی جائے، مولا تعالی کسی فاضل محقق کو یہ توفیق جمیل ارزال فرمائے۔ چول کہ کتاب غیر مطبوعہ ہے اس لیے مناسب تھاکہ اس کا بورا خلاصہ پیش کردیا جائے مگر قلّت وقت کے باعث یہ کام بھی کسی فاضلِ باتوفیق کے لیے چھوڑتا ہوں اور یہال محض اجمالی تعارف و تبحرہ پر اکتفا کرتا ہوں۔ یہ بھی صرف اس لیے کہ جہال تک مجھے علم ہے اس سیمینار کے کسی صاحب قلم کو یہ موضوع سپرد نہیں ہوا ہے۔

"الدرالمنظوم" میں پہلے بحرالعلوم کا سلسلہ تلمذ لکھاہے جو اس طرح ہے:

(۱) بحرالعلوم مولاناعبرالعلی محر(۲) استاذالهندمولانانظام الدین محر(۳) قطب الدین شمس قطب الدین شهید، سهالوی و تلامیذ قطب العلما، مولانا قطب الدین شمس آبادی، مولانا امان الله بنارسی، مولانا غلام نقش بند لکھنوی(۴) مولاناعبدالحلیم، والدقطب شهید(۲) مولاناحافظ الدین محمد والدقطب شهید(۵) مولانا عبدالکریم، جدقطب شهید(۲) مولاناحافظ الدین محمد انصاری (۷) شخ الاسلام خواجه ابواساعیل، عبدالله انصاری مروی علیهم الرحمت انصاری رخی علاوه قطب شهید کی متعدد سندین درج کی بین، جن مین کوئی

وات دن علامه سعد الدين نفتازاني تک، کوئي سيد شريف جرجاني تک، کوئي انمل الدین بابرتی تک پہنچی ہے۔ کئی سندیں حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی کے توسط سے سید شریف

جرحانی، شمس الدین جزری، علامه جلال الدین سیوطی، علامه ابن حجر عسقلانی حمہم اللہ تک پہنچتی ہیں۔ان بزرگوں کی اگلی سندیں علوم وفنون اور کتابوں کی سندول کے تحت مذکور ہیں۔

علوم وفنون کے تحت درج ذیل علوم اور ان کی سندوں کا ذکرہے: ا-علوم عقليه ٢- نحوو صرف ٣- علم معاني ٢٠ - علم النب ٢ - فقه حنفی ۷-علم کلام، مازیدی ۸-علم کلام، اشعری ۹-اصول فقه ۱۰-اصول حدیث اا اساء الرحال ١١ - جرح وتعديل ١١٠ - طبقات وتاريخ ١١٧ - سيرت نبوي ١٥ -تصوف ۱۲-تفسير ۱۷-حديث

کتابوں کے تحت علوم آلیہ میں:

ا- كافيه ٢-شافيه ٣-دُلاكل الاعجاز ٢٠- تلخيص المفتاح ٥- صحاح جوهري ٢-مقامات حریری کی سندیں مصنفین کتب تک مذکور ہیں۔

علم كلام ميں ا-مواقف عضديه ٢-عقيدهُ طحاويه اصول فقه: ا-اصول بزدوی ۲-توسیح

اصول حديث ومتعلقات: ا-الفيه، عراقي ٢-تذبيب التهذيب، ذببي ٣-اكمال، ماكولا ٢٠-كتاب الجرح والتعديل، ابن اني حاتم ٥-تذكرة الحفاظ، ذهبي طبقات وتاریخ: ا - کتاب الانساب، سمعانی ۲ - طبقات ابن سعد ۳-طبقات صوفيه ۴-طبقات صحابه ۵-طبقات فقها ۲- کامل، ابن اثير

سيرت نبوى: ا-شائل ترمذي ٢-الشفا في حقوق المصطفىٰ عليه التحية والثناء امام قاضي عماض ١٠- ولائل النبوة، بيهقي ٨-سيرت ابن مشام ٥-زاد المعاد، ابن

نواے دل فی المولد المعظم، این جوزی ۸-الدر المنظم فی المولد المعظم، قیم ۲-سیرت حلبیه ۷-مولد نبوی، این جوزی ۸-الدر المنظم فی المولد المعظم،

تصوف: ا-احياء العلوم ٢ - عوارف المعارف ٣ - فتوحات مكيه ٢ - منازل السائرين ۵-قوت القلوب ۲-رساله قشربيه ٤- حَمَم، سكندري ٨-غنية الطالبين تفسير: احامع البيان، ابن جرير طبري ٢-تفسير ألحق بن رابويه ٣-تفسير ابن انی حاتم ۴-تفسیر سفیان بن عُیینه ۵-تفسیر آبخق بن راهویی ۲-تفسیر ابن مردوبه ۷-تفسير قتاده ۸-تفسير ضحاك ۹-تفسير محامد ۱۰-تفسير اني العاليه ۱۱-تفسير كواشي ١٢-تفسير قرطبي ١٣-حقائق القرآن، سُلمي ١٦-تفسير ابن اني شيبه ١٥-الكشف والبيان، تُعلِي ١٦-تفسير ماوردي ١٤-تفسير واحدى ١٨-معالم التنزيل، بغوي ١٩-كشاف، زمخشري ٢٠-تفسير ابن عطبه ٢١-عين المعاني، سجاوندي ٢٢-تفسير شيخ اكبر ۲۳-تفسير بيضاوي ۲۴-مدارك التنزيل ۲۵-مفاتيح الغيب، تفسير كبير، امام رازي ٢٧- بح محيط ٢٧- تفسير حلالين

حديث: الصحيح امام بخاري (١٢ سندين) ٢ صحيح امام مسلم (١٧ سندين) ٣-سنن ابی داور۴-حامع ترمذی ۵-سنن نسای ۲-سنن نسای کبیر ۷-سنن ابن ماجه ٨-موطالهام مالك ٩-موطالهام محمد ١٠ تا ١٣ مُند امام ابوحنيفه، بروايت مقری، بروایت خسرو، بروایت حارثی،بروایت امام ابویوسف ۱۴-جامع مسانید امام ابوحنیفه ۱۵-مسند امام شافعی ۱۲-مسند امام احمد ۱۷-مسند دار می ۱۸-مسند این راهویه ۱۹-میند طیالسی ۲۰-میند عبد بن قحمد ۲۱-میند ابن انی شیبه ۲۲-میند ابو لعلی اس۱-مند یجی بن عبدالحمید ۲۴-مند بزار، کبیر ۲۵-مند محمیدی ۲۹-سنن دار قطنی ۲۷- صحیح این حمان ۲۸- سنن بیهقی ۲۹ صحیح انی عوانه ۲۰ مجم طبرانی ا۳-مند انی بکرابن انی شیبه ۳۲-مندالفردون، دیلمی س۳-مندرک حاكم ١٣٨-شرح معاني الآثار ٣٥-سنن سعيد ابن منصور ١٣٦-مصابيح السنه ١٣٧-

نواك دل مشكوة المصانيح ٣٨-مشارق الانوار ٣٩-مشكوة الانوار ٢٥٠-مصنّف عبدالرزاق صح علاما الله عليه المالية ۱۲-متخرج، الى نعيم ۲۲- صحيح ابن خزيمه ۲۲- صحيح اساميلي ۲۴-الترغيب والتربيب، مُنذرى ٢٨-رياض الصالحين، امام نووى ٢٨-المنتقى، ابن جارود

شروح حديث:ا –التتقيح لاكفاظ الحامع الصحيح، بدر الدين زركشي ٢-تعليق المصانيج، دماميني ٣-اللامع شرح جامع، قاضي عباض ٢-عدة القارى، عيني ٥-اكمال المعلم، قاضِي عياض ٦-المعلم شرح مسلم، مازري ٧-المفهم شرح مسلم، قرطبي ٨-منهاج، شرح مسلم للنووي ٩-فتح الباري شرح بخاري، عسقلاني ١٠- تحفة القارى شرح بخارى اا- توشيح،امام سيوطى

ان علوم وفنون اورکتابوں کی سندیں ذکرکرنے کے بعد کچھ اور سندیں بيان كي گئي ہيں جن ميں سند فقه شافعي، اور كئي احادث مسلسلات اور مصافحات کی سندیں بھی ہیں۔ پھردلائل الخیرات، حزب البحراور حزب النووی کی سندیں

ان کے بعد طریقت وسلوک میں سلاسل قادریہ، چشتیہ، سم وردیہ، نقشبندیه کی سندیں ہیں۔

جامع صحیح امام بخاری کی ۱۲رسندیں مذکور ہیں جن میں سے ایک سندیہاں تبر کاً درج کی جاتی ہے:

ا-بحر العلوم عبدالعلى محمه ٢-عن ابيه شيخ نظام الدين محمه سيخ غلام نقشبند لکھنوی ۴ مُشخ پیر محمد لکھنوی ۵ شخ اخوند حیدر پتلو وشنخ نور الحق دہلوی ۲ - عن اني الثاني شيخ عبدالحق محدث دہلوی ۷-عن أبيه شيخ سيف الدين ۸-شيخ ساء الدين ٩-شيخ سناء الدين دہلوي ١٠-سيد شريف على بن محمد جرحاني ١١-اكمل الدين محر بن محمود بابرتی صاحب عنامیه شرح مدایه۱۲-اثیر الدین ابو حیان ۱۳-ابوعلی بن على الحوص ١٦-ابو القاسم بن بقي ١٥-شريح بن محمد ١٦-على بن احمد بن سعيد

نواے دل ین عبد الرحمٰن مُلوانی کا -حافظ ابو آلحٰق ابراہیم بن احمد مستملی ۱۸-مجمد بن یوسف فِرَبری ١٩-امام محمد بن اسمعیل بخاری حمهم الله تعالی۔

"الدرالمنظوم" میں اسادسلاسل طریقت درج کرنے کے بعد آخر کتاب میں رسول اللہ ﷺ سے بتوسط صداق اکبر بحالت بیداری بحر العلوم کی بیعت کا ذکرہے۔اس کا واقعہ بعض تلامذہ بجرالعلوم خصوصًا بحر العلوم کے داماد مولانا علاء الدين كي زباني بور كهوا ي:

بح العلوم نے جب لکھنو سے ہجرت کرکے شاہجہاں پورمیں اقامت اختیار کی، اس زمانے میں ایک رات کو حسب عادت مکان کے بالائی جھے میں مصروف مطالعہ تھے اور طلبہ زیریں جھے میں مطالعہ کررہے تھے، اسی اثنا میں ایک صاحب ہیت وجمال عربی شیخ نمودار ہوئے اور طلبہ سے نوچھا: مولانا کہاں ہیں: انھوں نے مکان کے بالائی جصے کی طرف اشارہ کیا۔وہ شیخ زینہ طے کرکے اویر گئے، بحرالعلوم کو سلام کیا، انھوں نے جواب دیا پھر کسی اہم مطالعہ میں مشغول ہو گئے۔شیخ نے کہا: آپ مہمان کا اکرام نہیں کرتے؟ آپ بحر العلوم نے کتاب بند کردی اور شیخ کی طرف متوجہ ہوگئے۔انھوں نے فرمایا: اٹھو میرے ساتھ چلو، ایک باعظمت ہستی نے تم کو بلایا ہے۔ بحرالعلوم ان کے ساتھ ہوگئے، یہاں تک کہ ایک باغ میں پہنچ، وہاں ایک درخت کے نیچ ایک باہیت، نقاب بوش سوار کویایا۔شہسوار نے کہا: کیا تھیں معلوم ہے کہ دیا: ہال یہ حدیث صحیح سے ثابت ہے۔ سوار نے فرمایا: کیا شخصیں اینے نبی مُرِّالتُهُ اللَّهُ كَا حَلِيهِ يادِ ہے؟ بحر العلوم نے عرض كيا: بال ياد ہے اور بورا حليه بيان كرديا۔اب انھوں نے اپنا چہرہُ انور كھولا اور فرمایا : مجھے بہجانتے ہو، میں تمھارا نبی ہوں اور یہ ابو بکرصد تق ہیں، پھر جادر بچھائی، سب لوگ بیٹھ گئے، سرکار نے

نواے دل بیعت کا حکم دیا اور بحر العلوم نے سرکار کے دست یاک پر بیعت کی۔ ایک طالب علم خفیہ طور پر بحر العلوم کے ساتھ لگ گئے تھے، یہاں کا معاملہ انھوں نے موجودین کی نظر سے اپنے کو بجاتے ہوئے دور سے دیکھا۔ جب بحر العلوم واپس ہوئے اور گھر پہنچ گئے تو طالب علم نے نماز فجر کے بعد بحرالعلوم سے رات کا معاملہ دربافت کیا، انھوں نے بتانے سے پہلو تہی کی، طالب علم نے کچھ چشم دید ہاتیں بیان کردیں اور باصرار دربافت کیا تو بحر العلوم نے بوری حقیقت بیان کی، اور افسوس ظاہر کیا کہ طالب علم وہاں پہنچ کراس عظیم نعمت سے محروم رہ گیا۔

گر کوئی شخص بحر العلوم سے اس طریق میں بیعت پر اصرار کرتا تو اس کے لیے اپنی سندیوں لکھ کردیتے:

> ''عبد العلى محمد عن الصديق الاكبر عن رسول الله ﷺ صاحب در منظوم لکھتے ہیں:

یہ ایسی عظیم نوازش اور بزرگ نعمت ہے جس سے عظیم عارفین ہی سرفراز ہوتے ہیں۔ اس بیعت کی صحت میں ذرا بھی شک نہیں، اس لیے کہ بحالت بداری سرکار کے دیدار وملاقات کے ثبوت پر اجماع قائم ہے اور اس بارے میں متواز خبریں موجود ہیں۔"مناہل" میں لکھا ہے کہ اس اجماع کی تصدیق اس سے ہوتی ہے کہ دیکھا جاتا ہے کہ راتوں میں شہدا کی روعیں گھوڑوں پر سوار ہو کر نکلتی ہیں اور اینے ملنے والے اہل دنیا سے ہم کلام ہوتی ہیں۔انہی۔ امام جلال الدين سيوطى نے شرح الصدور بشرح أحوال الموتى والقبور، باب زيارة القبور وعلم الموتى بزُوّارِهم ورويتهم لهم ك تحت بہت سے واقعات کتب قُدما سے تقل کیے ہیں جن میں شہدا اور اموات کے سوار ہونے،سفر کرنے اور اُحیا سے ملاقات کرنے، گفتگو کرنے، مددیہ تجانے

نواے دل معم<sup>م م</sup>

وغیرہ کا ذکرہے

بحرالعلوم كا علوم نقليه وعقليه مين كمال تو معلوم ومعروف بي ليكن واقعة مذكوره سه اس بات كى بهى تصديق بهوجاتى بي كه وه اپنے والد اور جد امجد عليها الرحمه كى طرح طريقت ومعرفت ميں بهى بڑا اونچا مقام ركھتے تھے۔رحمه الله تعالى رحمة واسعة ورحمنابه، والصلوة والسلام على حبيبه وعلى آله وصحبه وعلى اعدينه وأولياء أمته اجمعين.

نواے دل

صدساله امام احدرضا كانفرنس

آج ہم خانقاہ ابو بید، پیٹراکنگ، ضلع گئی نگر، بوپی کے زیراہتمام صدسالہ جشن امام احمد رضاقد سی سرہ (ولادت: ۱۰ سرفوال ۱۷۲۱ھ مطابق ۱۸۲۸ جون ۱۸۵۹ء، شنبہ -وصال: ۵۲ صفر ۲۰۳۱ھ مطابق ۱۲۸ رکتے الآخر ۲۰۲۰ھ مطابق ۱۲۸ جنوری ۲۰۱۹ء شنبہ بقام شہر مبئی، مہارا شٹر میں شرکت کے لیے مطابق ۱۲۵ جنوری ۲۰۱۹ء شنبہ بقام شہر مبئی، مہارا شٹر میں شرکت کے لیے حاضر ہیں۔

مقصد ہے امام احمد رضاقد س سرہ کا ذکر جمیل، ان کے نقوشِ حیات کا تعارف اور ان کی فکری وقلمی خدمات کا تذکرہ۔ربؓ کریم اس مقصد خیر میں کام یابی اور شرف قبول سے نوازے۔

امام احمد رضائے جلال وجمال کا ایک رخ وہ ہے جوان کی تصانیف میں جلوہ نماہے۔اور دوسرارخ وہ ہے جوان کی تصانیف میں جائل وغائلی زندگی میں پنہاں ہے۔۔۔ دونوں ہی رخ بڑے تاب ناک، بہت بصیرت افروز اور عبرت انگیز ہیں۔

ان کی تصانیف کامعتدبہ اور قابل قدر ذخیرہ آج دنیا کے سامنے ہے اور ایک جہان اس سے فیض یاب ہور ہاہے۔ دوسرار خہمیں ان کے اہل خاندان اور قریبی خدام سے معلوم ہوتا ہے اور بصیرت و عبرت کے دل کش نقوش ثبت کرتا ہے۔

میں نے ان کی حیات اور نگار شات کا اپنی بساط کے مطابق کسی حد تک مطالعہ کیا ہے اور اپنے بعض مقالات اور درج ذیل دو کتابوں میں بہت کچھ بیان بھی کیا ہے۔

(۱) امام احدر ضااور تصوف\_اشاعت اول ۴۰۸ اهه/۱۹۸۸ء لبعم الاسلامي

(۲) امام احمد رضا کی فقہی بصیرت -جدالمتار کے آئینے میں -اشاعت اول:۱۳۱ساھ/ ۱۹۹۳ء۔

حال ہی میں ان کے فتاوی کے محاسن اور خصوصیات پر ایک ہزار تین سو بانوے

https://alislami.net

نواے دل

۔ (۱۳۹۲) صفحات پر مشتمل تین جلدوں میں ایک مجموعہ تیار کیا گیا ہے جوان شاء المولی تعالی اہل علم کی ضیافتِ فکرونظر کا خوانِ گراں بہاہوگا۔ نام بیہے:

"فتاوى رضوبية جهان علوم ومعارف"

آج اور کل کے سیمینار میں بھی آپ مختلف عنوانات پر بہت سے قیمتی مقالات سے مخطوظ و مسرور ہوں گے ،ان شاءالمولی الموقق القدیر۔

میں یہاں صرف چند واقعات اور عبارات ذکر کرنا چاہتا ہوں جن سے میں بہت زیادہ متاثر ہوا اور امید کرتا ہوں کہ آپ بھی اگر غور کریں گے تو متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکیس گے۔

بھائیوں میں جب باپ کی زمین، جائداد کا بٹوارہ ہوتا ہے تو بکترت باہمی ناراضی اور
کدورت کی صورت رونماہوتی ہے۔ ہرایک کو ہم ہوتا ہے کہ مجھے حصہ کم ملا یا خراب ملااور
دوسرے کو زیادہ ملا یا اچھا ملا۔ یہ کدورت بڑھتی ہے تو مخاصمت اور مقدمہ بازی کی نوبت آتی
ہے، عداوت اور بڑھی تو تلواریں نکل آتی ہیں، گولیاں چلتی ہیں، کُشت وخون کا بازار گرم ہوتا
ہے اور زشتہ اخوت تار تار نظر آتا ہے۔ جب کہ خون کی لیگانگت اور رشتے کی قربت کا تفاضا یہ تھا
کہ کمی بیشی کو نظر انداز کر کے سب اپنے اپنے حصوں پر خوش ہوتے، باہمی مودّت و محبت بر
قرار رکھتے اور فتنہ پر دازوں کو اثر انداز ہونے کاموقع نہ دیتے۔

یددنیا کاحال ہے، اللی حضرت کاحال کیاتھا؟ یہ ہمیں ان کے برادر زادے مولانا حسنین رضاخاں ابن مولانا حسن مطاحات علیمالر حمدسے معلوم ہوتا ہے۔

اکلی حضرت کے والد ماجد علامہ نقی علی خال عِلاِلِحِیْنَے ایک طرف روہیل کھنڈ کے شہرت یافتہ مفتی، بریلی کے سب سے زبردست عالم ومتقی اور امام المتکلمین تھے، دوسری طرف سات گاؤں کے زمیندار،معافی دار اور معزز رؤسامے شہر میں سے ایک تھے۔
ان کے تین بیٹے اور تین بیٹیال تھیں، چھوٹی صاحب زادی جوانی ہی میں انتقال کر گئیں،

**سر** کا **سر** کا است کا

بیٹوں کے نام بیہ ہیں: سب سے بڑے اعلی حضرت مولانااحمد رضاخاں پھر مولاناحسن رضا خال پھر مولانامحمد رضاخال، دوبہنیں جوزندہ تھیں وہ اعلی حضرت سے بڑی تھیں۔

والدماجد کی زندگی کا ابھی ۵۲ وال سال تھا کہ انھیں اندازہ ہوا کہ اب زیادہ رہنا نہ ہوگا، جا کداد تقسیم کردنی چاہیے تاکہ بعد کو کوئی نزاعی صورت نہ پیدا ہو۔۔۔ باپ کو اختیار ہے کہ اپنی جائداد اپنے ور شد میں کم وبیش جیسے چاہے تقسیم کردے مگر تشویّہ بہتر ہے اور اگر اولاد میں کسی کے اندردنی فضل و شرف زیادہ دیکھے یا کوئی خاص مصلحت جانے تو تفضیل میں بھی کوئی کراہت نہیں۔

اب تقسيم كاحال مولاناتسنين رضاخان عِلالْحِينِ كي زباني سنيه:

اعلی حضرت قبلہ کے والد ماجد نے اپنے دورانِ علالت علاقے کی تقسیم کا دفعۃ ارادہ کرلیا، اور دو موضعوں کی حقّت اپنی دونوں بیٹیوں کو دے کرباقی مسلّم موضعات اعلی حضرت قبلہ کو لکھے، اور پچاس پچاس روپے ماہ وار اُن کے دونوں بھائیوں کو ان موضعات کی آمدنی سے دینا کھے۔

وہ دونوں بھائی مولوی حسن رضاخاں اور مولوی محمد رضاخاں اعلی حضرت قبلہ سے چھوٹے تھے۔عم مکرم مولوی محمد رضاخال توبہت کم عمر تھے،ان دونوں میں اتن بڑی جائداد کی تقسیم کے معاملے کو سجھنے کا شعور بھی نہ ہوا تھا۔ اعلی حضرت قبلہ نے اس وقت ان دونوں کی وکالت فرمائی۔

مذکورہ بالامسودہ جبان کے والد ماجد نے ان کی والدہ محترمہ کو دیا کہ وہ امین میاں (اعلی حضرت قبلہ) کو دکھالیں تومیں اسے رجسٹری کرادوں۔ والدہ صاحبہ نے وہ مسودہ اعلی حضرت کو دیا، آپ نے دیکھا، دیکھ کرآب دیدہ ہو گئے، چہرہ تمتمانے لگا، فرمایا کہ اس مسودے کی دونوں باتیں مجھے نامنظور ہیں، نہ مجھے اپنے بھائیوں کے حصوں کی کمی منظور ہے اور نہ میں ان کو اپنا وست بگر بنانا پسند کرتا ہوں۔ میری خوشی ہے کہ برابر کے تین حصے کردیے جائیں اور ہرایک کا حصہ اس کے نام لکھ دیاجائے جس کا ہے۔

 $\mu$ r $\lambda$ 

الملی حضرت کی والدہ ماجدہ نے ان کا یہ جواب ان کے پدر بزرگوار کو پہنچا دیا، تواملی حضرت کی والدہ ماجدہ نے ان کا یہ جواب ان کے پدر بزرگوار کو پہنچا دیا، تواملی حضرت کے والد ماجد نے ان کی والدہ محترمہ سے فرمایا: میں جانتا ہوں کہ اس دنیا میں امران پیچاس بیچاس میاں دین ہی کی خدمت کریں گے اور ان کے بیدونوں بھائی اور پچھ دنیا کماکران پیچاس پیچاس دو نے میں اضافہ کرلیاکریں گے، جوان کے گزارے کے لیے کافی ہوگا۔

میں میں حضرت قبلہ کسی طرح راضی نہ ہوئے تووالد ماجدنے دوسرامسوّدہ کھا۔اس میں کل کی آدھی جائداد اعلی حضرت قبلہ کو لکھی اور بقیہ آدھی جائداد میں ان دونوں بیٹوں کو برابر کا شریک کردیا۔

یہ مسوّدہ بھی اعلی حضرت قبلہ کی والدہ ماجدہ کو دیا کہ امّن میاں کو دکھاؤاور ان سے کہ دو کہ اب اس میں کوئی ترمیم نہیں ہو سکتی، میں تم کو بحق پرری حکم دیتا ہوں کہ تم اسے مان لو توجلہ ہی رجسٹری ہو جائے۔ چیال چہ وہ مسوّدہ رجسٹری ہو گیا۔ اور چند ہی روز کے بعد حضرت مولانا لقی علی خال والدما جدا علی حضرت قدس سرہ نے وفات یائی۔

مگر قصہ اسی پرختم نہیں ہوتا، آگے کا حال بھی بڑا عبرت انگیز اور سبق آموز ہے، وہ بھی انہی کی زبانی سنیے - فرماتے ہیں:

ان کی وفات کے بعد اعلی حضرت نے اپنی والدہ ماجدہ کواس بات پر راضی کیا کہ آپ گھر کا نظم اس طرح کریں کہ زیادہ روپیہ پس انداز ہو، اور بچت کے روپے سے دوسری جائداد خرید کرمیرے دونوں بھائیوں کی جائداد میری جائداد کے برابر کریں۔

[اس فرمائش کی تکمیل کی جوصورت قدرتی طور پررونماہوئی وہ بھی عجیب وغریب ہے۔ مختصریہ کہ]اس جائداد کے ملحقہ حصے حضرت مولانا نقی علی خال عِلالِحِمْنَے کے چار بھائیوں کے پاس تھے،ان میں نزاع اور مقدمہ بازی کی صورت پیداہوئی، انھوں نے اپنے حصے بیچنا شروع کیے، ادھرسے خریداری شروع ہوئی، سات آٹھ سال یہی نقشہ رہا، پھر مقدمہ بازی بھی بند ہوئی اور خریداری بھی بندہوگئی۔

ہمیں تواملی حضرت کی ذات پربڑا فخرہے کہ انھوں نے میرے باپ اور چچا کو زمیندار

نواے دل

۔ بنایا، ورنہ بیہ دونوں پجاس پچاس روپے ماہ وار پاتے اور عمر بھر دنیا کی کش مکش میں پڑے رہتے۔

، اعلی حضرت قدس سرہ اگر تارک الدنیا ہو کرساری جائداد بھائیوں کو دے دیتے تو کوئی کمال نہ تھا۔ مگر دنیامیں رہ کر دنیا کو آتی زبر دست ٹھو کر جمانا تھیں کا دل گر دہ تھا۔

[بیان وقت ہواجب اعلی حضرت کی عمر صرف بائیس (۲۲) سال تھی]اس عمر میں ہر آدمی امیدول، آرزؤں، ارمانوں، امنگوں کی رَومیں بہتا ہے، اس عمر میں اُسے بڑالالجے ہوتا ہے اور تحصیل زرکے سلسلے میں حلال وحرام کا بھی امتیاز نہیں کیاجاتا۔

(سیرت املی حضرت\_از مولاناتسنین رضاخان عِلاَلْتِحْمُهُ۔ص:۹۸،۹۷\_اشاعت کان پور،سنه ۱۹۳۷هه/۱۹۹۳ء)

یہ ہے امام احمد رضاقد س سرہ کی عائلی زندگی جو پیری میں نہیں عنفوان شباب میں سامنے آئی، اس تاب ناک باطن کی خبر باہر والوں کو کیا ہوگی، گھر والوں نے جانا، محفوظ رکھا اور بیان کیا۔

بہت ایساہو تاہے کہ ظاہر بڑا دیدہ زیب ہو تاہے مگر باطن کاجائزہ کیجے توسیاہی پر سیاہی کی پرتیں تھلتی چلی جاتی ہیں۔ ع خدامحفوظ رکھے ہر بلاسے (۲)

اب ایک اور واقعہ ذکر کرناچا ہتا ہوں جو ایک طرف بھائی کی محبت، بے لوث خدمت انتہائی وفاداری اور قدر شناسی کا مظہر ہے تو دوسری طرف اِس بات کی علامت ہے کہ ربِ قدر وکر یم جب کسی بندے کو خاص اپنے کام کے لیے منتخب فرمالیتا ہے تواس کے لیے پردہ غیب سے ایسے اسباب واعوان فراہم کر دیتا ہے جو بندے کے وہم و گمان سے باہر ہوتے ہیں۔

اس واقعے کا تعلق بھی گھریلوزندگی سے ہے اور گھر والوں ہی کے بیان سے ہمارے علم میں آتا ہے۔ نوائے دل

۔ علی حضرت کے برادر اوسط مولاناحسن رضاخال کے فرزند اوسط مولاناحسنین رضاخال فرماتے ہیں:

اعلی حضرت قبلہ کی دوبیٹیوں کی شادی ہونے والی تھی، دونوں کے نکاح حسبِ دستورِ خاندان پہلے ہی ہو چکے تھے، رخصتی کا جب تقاضا ہوا تو مولاناحسن رضاخال اعلی حضرت کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ بھائی جان! حاجی احمد اللّٰد خال صاحب (سمرھی) کا رخصتی کے لیے تقاضا آیا ہے، وہ آپ سے بیاہ کی تاریخ مانگتے ہیں۔ میری راے یہ ہے کہ ہم دونوں بیٹیوں کی شادی ایک ساتھ کیوں نہ کر دیں۔

املی حضرت قبلہ نے ارشاد فرمایا کہ ایک بیٹی کی شادی کوئی آسان کام نہیں، نہ کہ ایک ساتھ دو کی۔ بیٹی کی شادی میں لوگ بڑے سازوسامان کرتے ہیں۔ تم نے پچھ ضروری سامان کجھی کرلیا ہے یا یوں ہی مجھ سے تاریخ مقرر کرانے آگئے ؟

مولاناحسن رضاخال نے عرض کیا: سامان کی تیاری سے متعلق گھر میں بھانی جان سے دریافت فرما کیجیے۔

اعلی حضرت نے جاکراہلیہ محترمہ سے بوچھاکہ بیٹیوں کی شادی کے لیے کیا کیا سامان تیار ہوگیااور کیا کی رہ گئے ہے؟

بی بی صاحبہ نے عرض کیا: ہمارے پاس تومسالے بھی پیسے تیار رکھے ہیں۔ دونوں کے جہز مکمل ہو گئے ہیں۔ برات میں کھانے دانے کاکل سامان مہیا ہو دیا ہے۔ صرف تاریخ کی درہے۔ درہے۔

دیہے۔
اللی حضرت قبلہ نے جب بی بی صاحبہ سے یہ الفاظ سنے تووفورِ مسرت سے آب دیدہ ہو
گئے۔ آگر فرمایا: حسن میاں! تم نے مجھے دنیا سے بالکل بے نیاز کر دیا ہے۔ میری بیٹیوں کی
شادیاں ہیں۔ میں ان کا باپ ہوتے ہوئے بالکل بے خبر اور آزاد بیٹھا ہوں۔ تم نے مجھے یہ
سوچنے کی بھی زحمت نہ دی کہ جہنر میں کیا کیا دیا جائے گا؟ اور وہ کہاں کہاں سے فراہم ہوگا؟ یا یہ
کہ برات میں کیا کیا کھانے دیے جائیں گے؟

**اسس** نواے دل

آب دیدہ ہوکر فرمایا کہ حسن میاں! جو کچھ میں دین کی خدمت کررہا ہوں اس کے اجرمیں باذن اللہ حصہ دارتم بھی ہو۔ اس واسطے کہ شخصیں نے مجھے دینی خدمات کے لیے دنیا سے آزاد کردیا ہے۔۔۔۔ اس پرمولاناحسن رضاخال رو پڑے۔۔ قدرے سکون کے بعد تاریخ بھی مقرر فرمادی۔(سیرت اعلی حضرت۔اشاعت مذکور، ص:۵۲، ملخصاً)

یدایک واقعہ ہے، لیکن بات یہیں تک محدود نہیں، ایک بھرائر اگھرشریفانہ اور رئیسانہ رکھ رکھاؤکے ساتھ چلانے کے لیے کیا کچھ جتن کرنے پڑتے ہیں یدایسے گھروالے خوب جاننے ہیں۔ دوسرا کام زمینداری کا تھا۔ جائداد کی نگرانی، اسامیوں سے معاملت، وصول تحصیل کی دقتیں، تقاضے کے لیے بار بار کا چکر، کسی نے دیا، کسی نے ٹالا، کسی نے کچھ ادا کیا باقی کے لیے پھنساکرر کھا، بھی جائداد کا خطرہ، بھی رقم ڈو بنے کا اندیشہ، بھی مقدمہ بازی کی نوبت۔ یہ پریشانیاں کوئی زمیندار ہی بیان کرسکتا ہے جو اُس دور سے گزرا ہو۔ اعلی حضرت اگر زمینداری اور خانہ داری میں مشغول ہوتے تو تصنیف و تالیف، اصلاح وار شاد اور رد وافتا کا کام کتنا ہو تا، بہت واضح ہے۔

مولاناحسن رضا خال عِلالِخِلِنَّهُ گھر کے جھوٹے جھوٹے معاملات سے لے کر زمینداری کے بڑے بڑے معاملات تک سباس خوش اسلوبی سے انجام دیتے کہ اعلی حضرت پر کوئی عملی بار کیا آتا، فکری اور ذہنی بارسے بھی بے نیاز تھے۔

حدید که "مولاناموصوف ہفتہ عشرہ میں اپنے یہاں سے دوقلم بناکے لے جاتے اور اعلی حضرت کے قلم دان میں رکھ آتے، اور ان کے گھسے ہوئے قلم خود لے آتے، اخیس اتن فرصت کہاں کہ لکھنا چھوڑ کر قلم بنائیں، اگر لکھتے لکھتے قلم کی نوک ایک طرف کی گھس جاتی تو دوسری نوک سے لکھنے گئتے، مضمون کی آمد میں خلل نہ آنے دیتے۔

مولاناحسن رضاخاں جب تحصیل، وصول کے لیے گاؤں جاتے تو پہلے اپنی بڑی بھاوج کے گھر آتے، وہ جہاں گھی، تیل، ایندھن اور غلّوں کے وزن وغیرہ معلوم کرتے وہیں چار پائیاں، تخت، چوکی وغیرہ کے متعلق دریافت کرتے کہ گھر میں اگر ان چیزوں کی کمی ہوتو یہ

نوائے دل

سامان بھی گاؤں سے بن کرغلہ، ایندھن وغیرہ کی گاڑیوں میں آجائے ۔۔۔۔ ایک بزاز مقرر کررکھا تھاجو ہرفصل پرفصلی ضرورت کے کپڑول کے تھان لاتا، وہ کپڑاا پنی بھاون صاحبہ سے پسند کراتے اور سارے گھر کا کپڑا خرید کردیتے۔ صرف روزانہ کا ترکاری، گوشت ایسا تھاجو اعلی حضرت قبلہ کا ڈیوڑھی بان لایا کرتا تھا۔ غرضے کہ انھوں نے جس لگن کے ساتھ علاقہ وجائداد کا کام کیا اس انہاک سے اعلی حضرت قبلہ کی دیگر خدمات بھی انجام دیں۔

جب ۱۹۰۱ه (۱۹۰۸ میں ان کی وفات ہوگئ توان کی جگہ ان کے جھوٹے بھائی مولوی محمد رضاخال آئے اور سارے کام سنجالے ، انھوں نے اپنے انتظام سے اعلی حضرت کے ایک بیٹے اور دو بیٹیوں کی شادیاں کیں اور مولانا حسن رضاخال نے اپنے اہتمام سے اعلی حضرت کے ایک بیٹے اور تین بیٹیوں کی شادیاں کیں ، اس طرح کل سات شادیاں ہوئیں ، فاح اعلی حضرت نے پڑھائے۔

ان دونوں بھائیوں نے اخیس دنیا کی چیقلش سے دور رکھا، حالاں کہ ان کی دنیا کافی بڑی تھی۔ قدرت نے املی حضرت قبلہ کے ذمہ دین ہی کی خدمت سپر دکی تھی، اس لیے ان کو دنیا سے بالکل بے نیاز کر دیا تھا، ایسا کہ اخیس اس طرف دیکھنے کی بھی ضرورت نہ پڑی۔"

(سیرت اعلی حضرت ـ از مولاناحسنین رضا خال، داماد وبرادر زادهٔ اعلی حضرت علیهما الرحمه ـ ص:۵۵ تا ۵۷ ـ ملخصًا ـ اشاعت کان بورسنه ۱۹۳۴ه هر/۱۹۹۳ء)

میں جائداد کی تقسیم اور انتظامِ خانگی وز مینداری سے متعلق واقعات مزید کوئی تبصرہ کیے بغیر جھوڑ تاہوں،جب آپ ان پرغور کریں گے توبہت کچھپائیں گے۔
س

اب آئے اللی حضرت قدس سرہ کی زندگی کا وہ رخ دیکھیں جو ایک جہان کے سامنے ہے۔ پچاس سے زیادہ علوم میں ان کی تصانیف جلیلہ ہیں، ان میں وہ علوم بھی ہیں جن سے بہرہ ور لوگ کم سے کم ترہیں بلکہ بعض فنون میں ان کے علمی رُشحاتِ قلم کی عقدہ کشانی کرنے والے بھی اب ناپید ہوتے جارہے ہیں یا ہو چکے ہیں۔

نواے دل مگر میں غامض اور دقیق بحثول سے ہٹ کراس اجلاس میں آپ کے سامنے ایک صاف اور واضح بات ر کھنا جا ہتا ہوں۔

جولوگ اسالیب کلام کی معرفت رکھتے ہیں انھیں معلوم ہے کہ درسی اُسلوب الگ ہوتا ہے، (اللّٰج کا)تقریری اُسلوب الگ،قلمی انداز الگ ہوتا ہے زبانی انداز الگ، فني ادر علمي طرز تحريرالگ ہو تا ہے ادبی اور صحافتی طرز تحریرالگ،اسی طرح افتا کا اُسلوب الگ ہوتا ہے اور اصلاح وموعظت کااسلوب الگ۔ مگر میں دیکھتا ہوں کہ امام احمد رضاقد س سرہ کے فتاوی میں افتا کے ساتھ اصلاح وموعظت کا رنگ بھی جھلکتا ہوانظر آتا ہے اور بعض فتاوی میں اسلوب افتا پر اصلاح و موعظت کا اُسلوب غالب نظر آتا ہے ، اس کیے کہ وہ صرف دقیقہ رس َمفتی ہی نہ تھے، زبر دست محد ّد اور سلح بھی تھے \_\_\_\_ وہ صرف حکم شرعی بتا کر کنارہ کشی نہ جاتے تھے بلکہ حالات میں انقلاب اور لوگوں کی زندگی میں سُدھار اور نکھار بھی جائتے تھے۔

آج سے تقریبا جالیس (۴۸) سال قبل جب برادر گرای مولانا بسین اختر مصباحی کی کتاب "امام احمد رضااور رو بدعات و منکرات" پرمیس نے "تقریب" لکھی تھی تواس عنوان (فتاوی میں اسلوب اصلاح وموعظت) کے تحت چند شواہدییش کیے تھے اور امید ظاہر کی تھی کہ کوئی صاحب قلم اس موضوع کو مبسوط انداز میں سیراب کریں گے لیکن اتنے طویل عرصے میں اس پر کوئی قابل ذکر قلمی کاوش نظر نہ آئی۔ میرے چند طلبہ نے اس پر جزوی کوشش کی ہے مگراس میں ابھی کافی اضافے کی ضرورت ہے۔

میں یہاں اس اُسلوب کاصرف ایک نمونہ پیش کرنا چاہتا ہوں جسے دیکھ کرالسے بہت سے فتاوی تلاش کیے جاسکتے ہیں۔

فتاوی رضوبیہ، جلد سوم، کتاب الصلاۃ میں ایک سوال بیہ ہے کہ ایک شخص ہمیشہ قیلولہ اس طرح کر تاہے کہاس کی ظہر کی جماعت اُولی ترک ہوجاتی ہے۔اور عذراس کاخوف فوت واے دل

تهجدہے۔جائزہےیانہ؟

اب جواب کا انداز اور اصلاح حال کی بھر پور کوشش ملاحظہ ہو۔ فرماتے ہیں:
اس مسلہ میں جوابِ حق، وحقِّ جواب یہ ہے کہ عذر مذکور فی السوال، سرے سے ب
ہودہ وسرایا اہمال ہے۔ وہ زعم کرتا ہے کہ سنت ِ تہجد کا حفظ ویاس، اسے تفویتِ جماعت
پرباعث ہوتا ہے۔ اگر تہجد بروجہِ سنت اداکر تا تووہ خود فوتِ واجب سے اس کی محافظت کرتا نہ
کہ الٹانوت کا سبب ہوتا۔

قال الله عزوجل: إنَّ الصَّلوةَ تَنْهٰى عَنِ الْفَحْشَآءِ وَ الْمُنْكَرِ ﴿. بِشَكَ نَمَازِ بِ حَالَى اور برى باتول سے روكتی ہے۔

سيدالمرسلين صلى الله تعالى عليه وسلم فرماتي بين:

عليكم بقيام الليل فانه دابُ الصالحين قبلكم وقربةٌ إلى الله تعالى ومَنْهَاةٌ عن الاثم وتكفيرُ للسيّات ومَطْرَدةٌ للدّاء عن الجسد.

تہجد کی ملاز مٹ کروکہ وہ اگلول کی عادت ہے اور اللہ عزوجل سے نزدیک کرنے والا اور گناہوں سے روکنے والا اور برائیول کا کفارہ اور بدن سے بیاری دور کرنے والا۔

توفوتِ جماعت کا الزام تہجد کے سرر کھنا قرآن وحدیث کے خلاف ہے ۔۔ اگر میزانِ شرعِ مطہر لے کراپنے احوال وافعال تولے تو کھل جائے کہ بیرالزام خود اسی کے سرتھا۔

یاهذا۔ سنت اداکیا جا ہتا ہے توبروجہ سنت اداکر۔۔۔ یہ کیاکہ سنت لیجیے اور واجب فوت کیجیے۔۔ درابگوشِ ہوش سن! اگرچہ حق تلح گزرے۔ وسوسہ ڈالنے والے نے بچھے یہ جھوٹا بہانہ سکھایاکہ اسے مفتیان زمانہ پر پیش کرے ۔۔۔ جس کا خیال ترفیباتِ تہجد کی

https://alislami.net

<sup>(1) (</sup>١) رواه الترمذي في جامعه. وابن أبي الدنيا في التهجد. و ابن خزيمة في صحيحه. والحاكم في المستدرك وصححه. والبيهقي في سننه عن أبي أمامة الباهلي. (٢) وأحمد. والترمذي وحسنه. والحاكم والبيهقي عن بلال. (٣) والطبراني في الكبير عن سلمان الفارسي. (٤) وابن السني عن جابر بن عبدالله. (٥) وابن عساكرعن أبي الدرداء رضي الله تعالى عنهم أجمعين.ص: ٣٠٠، فتاوى رضويه، ج: ٣.

22

۔ طرف حائے، مجھے تفویت جماعت کی احازت دے۔ جس کی نظر تاکیدات جماعت يرجائ، بجھے ترک تہجد کی مشورت دے کہ"من ابْتُلی بِبَلِیّتَیْنِ اخْتَارَ أَهْوَنَهُمَا "۔ بہر حال مفتیوں سے ایک نہ ایک کے ترک کی دستاویز نقاہے۔ مگر حاشا! خدام فقہ وحدیث، نہ تجھے تفویتِ واجب کا فتولٰ دیں گے نہ عادی تہجد کوترک تہجد کی ہدایت کرکے، ارشاد حضور سيرالاسباد شالياليا المنافعة:

"ياعبدَالله لاتكُنْ مِثْلَ فُلَانٍ كَانَ يَقُوْمُ اللَّيْلَ فَتَرَكَ قِيَامَ اللَّيْلِ"(١). کاخلاف کریں گے۔

تهجد وجماعت میں تعارض نہیں ان میں کوئی دوسرے کی تفویت کاداعی نہیں \_\_\_ بلکہ یہ ہواے نفس شربروسوے طرز تدبیر سے ناشی (پیدا) ہوا۔

🛈 ما هذا- اگر تووقت جماعت جاگتا هو تا اور بطلب آرام پراار ہتا ہے۔ جب توصراحةً آثم و تارك واجب \_\_\_\_ اوراس عذر بإطل میں مبطل و كاذب ہے۔سیرعالم صلی اللہ تعالی عليه وسلم فرماتے ہيں:

الْجِفَاءُ كُلُّ الْجِفَاءِ، وَالْكُفْرُ وَالنِّفَاقُ مَنْ سَمِعَ مُنَادِيَ اللهِ يُنَادِي إِلَى الصَّلاةِ فَلا يُجِيبُهُ.

ظلم بوراظلم۔ اور کفراور نفاق ہے کہ آدمی اللہ کے منادی کونمازی طرف بلا تاہے اور حاضر نه ہو۔

🛈 اور اگراییانہیں تواین حالت حانج ــــ که به فتنهٔ خواب کیوں کر حاگا؟ (۲) اور به فساد عُجاب کہاں سے بیداہوا ؟۔۔اس کی تذبیر کر۔

(الف) کیا توقیلولہ ایسے تنگ وقت کرتاہے کہ وقت جماعت نزدیک ہوتاہے ناچار ہوشیار نہیں ہونے پاتا؟ --- بول ہے تواول وقت خواب کراولیاے کرام قدسنا

<sup>(</sup>۱) رواه الشيخان عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضى الله تعالى عنها. فتاوى

<sup>(</sup>۲) اس جملے پر قربان جائے۔ محمد احمد مصباحی

نواے دل **۲۳۳۲** 

الله تعالى بأسر ارهم نے قیلولہ کے لیے خالی وقت رکھاہے جس میں نماز و تلاوت نہیں۔
یعنی ضحوہ کبری سے نصف النہار تک۔ وہ فرماتے ہیں کہ چاشت وغیرہ سے فارغ ہوکر خواب خوب ہے کہ اس سے تہجد میں مدد ملتی ہے ۔۔۔۔۔ اور ٹھیک دو پہر ہونے سے کچھ پہلے جاگنا چاہیے کہ پیش از زوال وضو وغیرہ سے فارغ ہوکروقت نوال کہ ابتدا نے ظہر ہے ذکرو تلاوت میں مشغول ہو۔ ظاہر ہے کہ جو پیش از زوال بیدار ہولیا اس سے فوت جماعت کے وئی معنی ہی نہیں۔

(ب) کیااس وقت سونے میں بچھے کچھ عذر ہے؟ \_\_\_\_\_ اچھا! ٹھیک دوپہر کوسو \_\_\_\_ مگرندا تناکہ وقت جماعت آجائے \_\_\_ ایک ساعت قلیلہ قیلولہ بس ہے۔ اگر طول خواب سے خوف کرتا ہے:

- 🛈 تگیه نه رکه، بچھونانه بچھا۔ کہ بے تکیہ و بے بستر سونابھی مسنون ہے۔
- سوتے وقت دل کوخیالِ جماعت سے خوب متعلق رکھ کہ فکر کی نیند غافل نہیں ہوتی۔
- کھاناتتی الامکان علی الصباح کھاکہ وقت نوم تک بخاراتِ طعام فروہ ولیس اور طولِ منام کے باعث نہ ہوں۔
  - · ﴿ سبِ سے بہتر علاج تقلیلِ غذاہے، سیدالمرسلین ﷺ فرماتے ہیں:

مَا مَلاَ ابْنُ آدَمَ وِعَاءً شَرًّا مِنْ بَطْنِهِ بِحَسْبِ ابْنِ آدَمَ أُكْلاتُ يُقِمْنَ صُلْبَهُ فَإِنْ كَانَ لا مَحَالَةَ فَثُلُثُ لِطَعَامِهِ وَثُلُثُ لِشَرَابِهِ وَثُلُثُ لِنَفَسِهِ.

رواه الترمذى وحسنه وابن ماجه وابن حبان عن المقدام بن معديكربرضي الله تعالى عنه.

آدمی نے کوئی برتن پیٹ سے بدتر نہ بھرا۔ آدمی کو بہت ہیں چند لقے جواس کی پیڑھ سیدھی رکھیں۔ اور اگر بول نہ گزرے تو تہائی پیٹ کھانے کے لیے، تہائی پانی، تہائی سانس کے لیے۔ پیٹ بھر کر قیام لیل کاشوق رکھنا، بانجھ سے بچے مانگنا ہے۔ جو بہت کھائے گابہت نواے دل نواے دل

- © یوں بھی نہ گزرے توقیام کیل میں تخفیف کر\_\_\_ دورکعتیں خفیف و تام۔ بعد نماز عشا ذراسونے کے بعد۔ شب میں کسی وقت پڑھنی۔ اگرچپہ آدھی رات سے پہلے۔ اداے تہجد کوبس ہیں۔ مثلاً نوبجے عشا پڑھ کر سورہا۔ دس بجے اٹھ کر دورکعتیں پڑھ لیس۔ تہجد ہوگیا۔
- ﴿ سوتے وقت الله عزوجل سے توفیق جماعت کی دعا اوراس پر سچا توکل مولی تبارک و تعالی جب تیراحسنِ نیت وصدقِ عزیمت دیکھے گا ضرور تیری مدد فرمائے گا۔ من یتو کل علی الله فهو حسبه.
- اپنے اہل خانہ وغیرہم سے کسی معتمد کو متعیّن کرکہ وقت جماعت سے پہلے جگادے کہاو گُل رسولُ اللهِ صلی الله تعالی علیه وسلم بلالاً رضی الله تعالی عنه لیلة التّعُر یْس.

ان ساتوں تدبیروں کے بعد کسی وقت سوئے ان شاء اللہ تعالی فوت جماعت سے محفوظی ہوگی اور اگر شاید اتفاق سے کسی دن آکھ نہ بھی کھلی ۔۔۔ اور جگانے والا بھی بھول گیا۔ یا سور ہا۔ کہا وقع لسیدنا بلال رضی الله تعالی عنه توبہ اتفاقی عذر مسموع ہوگا۔ اور امید ہے کہ صدق نیت وحسن تدبیر پر توابِ جماعت پائے گا۔ و بالله التو فیق.

(ح) کیا تیری مسجد میں بہت اول وقت جماعت کرتے ہیں کہ دو پہرسے اس تک سونے کا وقفہ نہیں؟ جب توساری وقتوں سے چھوٹ گیا۔ سوکر پڑھی۔ یا پڑھ کر سوئے۔ بات توایک ہی ہے۔ جماعت پڑھ ہی کرنہ سوئے کہ خوف فوت اصلاً نہ رہے جیسے صحابۂ کرام بڑا نے انتہاں کرنے تھے۔

غرض بيرتين صورتين بين: (١) پيش از زوال سواځهنا ـ (٢) بعد جماعت سونا ـ ان مين

 $\mu \mu \Lambda$ 

رب عزوجل سے ڈرے۔ اور بصدق عزیمت ان پرعمل کرے۔ پھر دیکھیں کیول کر تہجر تفویت جماعت کاموجب ہو تاہے۔

بالجمله نه ماه نیم ماه بلکه مهر نیم روز کی طرح روش مواکه عذر مذکوریک سر مدفوع و محض نامسموع، جماعت و تهجد میں اصلاً تعارض نہیں، که ایک کاحفظ دوسرے کے ترک کی دستاویز کیجے۔ اور بوجہ تعذر جمع راہ ترجیح لیجے۔ هذا هو حق الجواب والله الهادی الی سبیل الصواب.

باای ہمہ اگر بالکل خلاف واقع و بے کار طور پریہی مان لینا ضروری کہ جماعت و تہجد میں تعارض ہے۔ لہذا ایک ہی کا دائیگی ہوگی دوسرے کوترک کرنا ہوگا۔ اب ترجیج جماعت کو ہویا تہجد کو؟ توجماعت اُولی پر تہجد کی ترجیج محض باطل و مہجور۔

(۱) اگر حسب تصری عامهٔ کتب تجد مستحب وحسب اختیار جمهور مشائخ جماعت واجب مائی کیابرابری؟ — نه که اس کو اس پر تفضیل وبرتری!

(۲) اور اگر تہجد میں ۔۔۔۔ املی الاقوال کی طرف ترقی ۔۔۔ اور جماعت میں ادنی الاحوال کی جانب تنزل ۔۔۔ کرکے دونوں کو سنت ہی مانیے۔ تاہم تہجد کو جماعت سے کچھ نسبت نہیں۔

جماعت برتقدیر سنیت بھی تمام سنن حتی کہ سنت فجر سے بھی ۔۔۔۔ اہم وآکد واظم ہے۔ ولہذا اگرامام کونماز فجر میں پائے۔ اور سمجھے کہ سنتیں پڑھے گا توتشہد بھی نہ ملے گا، تومالا جماع سنتیں ترک کرکے جماعت میں مل جائے۔

اور سنت فجر بالاتفاق بقیه تمام سنن سے افضل — پھر مذہب اصح پر سنت قبلیہ ظہر بقیہ سنن سے آگدہیں — اور امام شمس الائمہ حلوانی کے نزدیک سنت فجر کے بعد — افضل واگدر کعتین مغرب ہیں۔ پھر رکعتین ظہر — پھر رکعتین عشا — پھر قبلیہ ظہر — پھر شک نہیں

نوائے دل

کہ ہمارے ائم کہ کرام رِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ کے نزدیک سب سنن رواتب، تہجد سے اہم وآگد ہیں۔ ولہذا ہمارے علماسنن رواتب کی نسبت فرماتے ہیں: انھا لِتَاکُّدِ ھا اَشْبَهَتِ الْفُو یُضَةَ. (یہ مؤکد ہونے کے باعث فرض کے مشابہ ہیں۔) اور یہی مذہب جمہورو مشرب منصور ہے۔

تو تہجد جماعت کے کمتر از کمتر سے کمتر ۔ پانچویں درجہ میں واقع ہے ۔ سب سے آگد جماعت کے کمتر از کمتر سے گھر قبلی ظہر ۔ پھر باقی رواتب ۔ پھر تہجد وغیرہ سنن و نوافل۔

پس تہجد کو سنت کھہر اکر بھی جماعت سے افضل کیا؟ برابر کہنے کی بھی اصلاً کوئی راہ نہیں ۔۔۔ نہ کہ مستحب مان کر۔

اگر کہتے یہاں کلام جماعت اُولی میں ہے کہ سوال میں اس کی تصریح موجود ۔۔۔ اور واجب یااس اعلی درجہ کی مؤکد "مطلق جماعت" ہے۔۔۔ نہ خاص جماعت اُولی ۔۔۔۔ بلکہ وہ صرف افضل واولی ۔۔۔۔ اور فضل تہجد اس سے اعظم واعلی ۔۔۔۔ توحفظ تہجد کے لیے ترک اُولی حائز وروا۔ اگرچہ افضل اتبان واَدا۔

المول: یہ تاصیل و تفریع، سراسر بے اصل واحداثِ شنیع۔ زنہار زنہار! ہر گرجائز نہیں کہ بے عذر مقبول شرعی — جماعت ثانیہ کے بھروسے پر جماعت اولی قصداً جھوڑد یجے — اور داعی الهی کی اجابت نہ یجے۔ جماعت ثانیہ کی تشریع، اس غرض سے ہے کہ احیاناً بعض مسلمین کسی عذر صحیح۔ مثل مدافعتِ اخبشین — یاحاجت طعام وغیرہا — کے باعث جماعت اولی سے رہ جائیں، وہ برکت جماعت سے مطلقاً محرومی نہ پائیں۔ بے اعلان باعث جماعت اولی سے رہ جائیں، وہ برکت جماعت سے مطلقاً محرومی نہ پائیں۔ بے اعلان و قداعی (یعنی بے اذان ) محراب سے جدا ایک گوشے میں جماعت کر لیں — نہ کہ اذان ہوتی رہے — داعی الهی پکاراکرے — جماعت اولی ہواکرے — مزے سے گھر میں ہوتی رہے — مزے سے گھر میں

نواے دل **۴۸م س** 

بیٹے باتیں بنائیں ۔۔۔ یاپاؤں بھیلا کر آرام فرمائیں کہ عجلت کیا ہے؟ہم اور کرلیں گے۔۔۔ یہ قطعًا یقیبنًا بدعت سینئہ شنیعہ ہے۔

اس فتوے سے واضح ہوتا ہے کہ امام احمد رضاقد س سرہ کی حیثیت صرف ایک مفتی کی نہ تھی۔ بلکہ ایک مصلح و مجد د کی شان ان کے فتاوی سے بھی عیاں ہے۔ بحیثیت مفتی سوال مذکور کا اتناجواب کافی تھاکہ

تہجد وجماعت میں تعارض نہیں ۔۔۔ دونوں کی ادائیگی کی تدبیر کرنا چاہیے۔۔۔ اور اگر بالفرض یہ ممکن نہ ہو تو جماعت ترک کرکے اداے تہجد کی راہ نہیں۔ یہ ہوسکتا ہے کہ تہجد چھوڑے مگر جماعت سے مفر نہیں۔ اور یہ حکم خاص جماعت ِ اُولی کا ہے۔ ثانیہ تو محض ضرورت اور صحیح عذر کے لیے مشروع ہے۔واللہ اعلم بالصواب۔

لیکن اس طرح کے جواب سے سائل کو صرف حکم مسلد معلوم ہو سکتا ہے۔ بدعت ومنکر کا قلع قمع نہ ہو سکتا ہے۔ بدعت ومنکر کا قلع قمع نہ ہو سکے گا۔۔۔۔۔ کہ تمام وساوس شیطانی اور شہوات نفسانی کارد ہو، آدمی میں نیکی کی ادائیگی اور برائی کے چھوڑنے کا جذبہ بیکر ال فَروغ پائے۔ اور سبیل منتقیم پرگامزن ہوجائے۔

اس لیے جواب میں سیرنا اشنے عبد القادر الجیلانی وَلَّا عَلَیْ کَ خطبات کا اندازِ واعظانه وزاجرانه اختیار فرمایا۔ اور ساتھ ہی طرز عالم انه واسلوب محققانه و مفتیانه بھی اپنائے رکھا۔ جس کے بعد سائل اگر دل میں ذرا بھی زندگی رکھتا ہو توبیہ فتوگا اس کے لیے بہترین مرشد وشنے کا کام دے سکتا ہے۔ بیاری دل کا خوب تر علاج ہو سکتا ہے۔ اور چول که ترک جماعت کی بیاری صرف ایک شخص کی نہیں بلکہ بلاے عام ہے اس لیے بیہ فتوگی نافع خاص وعام ہے۔ و ھو المهادی و المو فقق.

(1)

اب آخر میں امام احمد رضاقد س سرہ سے متعلق ایک رخ اور دکھانا چاہتا ہوں جس سے ان کا تاب ناک ظاہر وباطن دونوں عیاں ہوتا ہے۔ ام

محد د دین وملت نے اپنی زندگی کاقیمتی حصیہ نئے برانے فتنوں کے استیصال اور ان سے امت مسلمہ کی حفاظت وصیانت میں صَرف کیا ہے۔ بیران کاوہ عظیم مجاہدہ ہے جو پہاڑوں اور صحراؤں میں عُزلت نشینی اور ریاضت ومشقت سے بڑادر جبر رکھتا ہے۔

امام ابواتحق اسفرائيني رحمة الله تعالى عليه نے جب مبتدعين كي اشاعت بدعت دليهي پہاڑوں پران اکابر علا کے پاس گئے جو ترک دنیا ومافیہا کرکے مجاہدات میں مصروف تھے۔ان سے فرمایا: اے سوکھی گھاس کھانے والو!تم بیہاں ہواور امت محمر ﷺ فتنوں میں ہے۔انھوں نے جواب دیا کہ امام! بہ آپ ہی کا کام ہے، ہم سے نہیں ہوسکتا \_\_\_\_ امام وہاں سے واپس آئے اور بدمذہبوں کے ردمیں نہریں بہائیں۔ 🕏

امام ابن حجر مکی رحمة الله تعالی علیه نے لکھاہے: ایک عالم صاحب کی وفات ہوئی۔ان کو کسی نے خواب میں دیکیا، بوچھا: آپ کے ساتھ کیا معاملہ ہوا؟ فرمایا: جنت عطاکی گئی، نہ علم کے سب بلکہ حضور اقد س ٹالٹا گئے کے ساتھ اس نسبت کے سب جو کتے کورائی کے ساتھ ہوتی ہے کہ ہروقت بھونک بھونک کر بھیڑوں کو بھیڑیے سے ہوشیار کر تار ہتا ہے۔مانیں، نہ مانيں ہان کا کام۔

الملى حضرت فرماتے ہیں: بھوكے جاؤبس إس قدر نسبت كافى ہے۔ لاكھ ریاضیں، لاكھ محاہدے اس نسبت پر قربان۔ جس کو یہ نسبت حاصل ہے اُس کوکسی محاہدے کی ضرورت نہیں۔اوراسی میں کیاریاضت تھوڑی ہے؟جوشخص عُزلت نشین ہو گیانہاس کے قلب کوکوئی تکلیف پہنچ سکتی ہے، نہ اس کی آنکھوں کو، نہ اس کے کانوں کو۔اُس سے کہیے جس نے اوکھلی میں سر دیاہے ،اور حیاروں طرف سے موسکل کی مار پرٹر ہی ہے۔(<sup>()</sup>

اب آپ امام احمد رضاقدس سرہ کے شب وروز کا جائزہ لیں اور دیکھیں کہ انھوں نے کتنا تخطیم مجاہدہ کیا ہے؟ بوری زندگی فتنوں کی بیچئنی اور امت مسلمہ کی حفاظت وصانت میں بسر کی ۔ ہے۔مذاہب باطلہ اور فِرق ضالّہ کے ردمیں کوئی سراٹھانہ رکھی، ہر فتنے کے سامنے ہمیشہ سینہ

(۱)الملفوظ، ج: ۱۳، ص: ۳۸

سپر رہے۔ بدعات ومنکرات سے بھی سمجھو تانہ کیا، کسی مسلمان کو گناہ میں مبتلا دیکھا تواپنے واعظانہ وناصحانہ کلام سے اس کو معصیت کی دَلدل سے زکالنے کی سعی بلیغ فرمائی۔ یہی مجدّدِ دین وملّت اور مصلح امت کی شان ہے۔

ان کی بیسعی پیہم بے شار بندگانِ خداکے حق میں کارگر ثابت ہوئی، لوگ ضلالت ومعصیت میں مبتلاتے، راوراست ومعصیت میں مبتلاتے، راوراست پرآئے۔ بیاس لمسلمان کے رُشحاتِ قلم کے ذریعے آج بھی جاری ہے۔ رب کریم کے یہاں اس خدمت کاجواجر عظیم ہے وہ ہمارے وہم وگمان سے باہر ہے۔

اس پر علما ہے عرب وعجم خصوصاً اکابر حرمین شریفین کی طرف سے امام اہل سنت کی جومد ح و ثنا ہوئی وہ شاید ہی کسی ہندی عالم کو نصیب ہوئی ہو۔ دو سری طرف اہل باطل کی جومد ح و شاید ہی کسی ہندی عالم کو نصیب ہوئی ہو۔ دو سری طرف اور آج بھی ہے، اس کی بھی مثال نہیں ملتی۔

یہاں پہنچ کرامام احمد رضاکی استقامت اور ہمت وعزیمت قابل دیدہے، نہ اپنی خدمتِ دینی پر غرور ہے، نہ مدرِ آکابر پر عُجب و فخر، نہ اپنے حق میں دشمنوں کی ہرزہ سرائیوں پر غیظ وغضب اور جوشِ انتقام \_\_\_\_ یہی وہ مقام ہے جہاں ان کے اخلاص کا سونا تپ کر گُنْدن نظر آتا ہے اور ان کی اصلاحی و تجدیدی خدمات کانرخ بالاسے بالاتر ہوجاتا ہے۔

وه فرماتے ہیں:

حداس کے وجہ کریم کوجس نے اپنے بندے کو بیہ دایت دی، بیاستقامت دی کہ وہ نہ ان اعاظم واکا برکی اِن عظیم مدحول پر اِنزا تا ہے۔ بلکہ اپنے رب کے حُسنِ نعمت کو دیکھتا ہے کہ پاکی تیرے لیے اکساتونے اِس ناچیز کواُن عُظماے عزیز کی آنکھول میں معزز فرمایا۔

نہ[بیبنده] ان دُشنامیوں اور ان کے حامیوں کی گالیوں سے، جو وہ زبانی دیتے اور اخباروں میں چھاہتے ہیں، پریشان ہوتابلکہ شکر بجالاتا ہے کہ تونے محض اپنے کرم سے اس ناقابل کو اس قابل کیا کہ یہ تیری عظمت اور تیرے حبیب ﷺ کی عزّت کی حمایت

نواے دل تواے دل کرے۔ گالیال کھائے اور محمدر سول اللّہ بڑا ٹیٹی گیٹی سرکار کے پہرہ دینے والے کتوں میں اُس

انہی کلمات پر میں اپنی بات ختم کرتا ہوں، رب کریم ہمیں ان کے نقوش زندگی کو دیکھنے ہمجھنے اور ان کے مطابق عمل کرنے کی توفیق جمیل مرحمت فرمائے اور دارین کی سعاد توں سے نوازے۔ آمین یا ربّ العالمین بجاہ حبیبك أكرم الأولین والآخرین، صَلّ وسلِّم وبارك عليه وعلى آله وصحبه أجمعين، وعلى من تبعهم بإحسانٍ إلى يوم الدين.

(۱)خلاصه فوائد فتاوی سنه ۲۴ ۱۳۲۴ ه طبع چهارم بربلی - ص: ۴۹ - ۵۰ طخصًا

https://alislami.net

نوا<sub>ن</sub> دل کام میرا میراند کام میراند

## درس بخاری

## وادی نور، آزاد میدان ممبئی ۱۱•۲ء

-----

ہم نے ذکر کولوگوں کے لیے اتارا تاکہ تم لوگوں کے سامنے اس کو بیان کر سکواور تا کہ وہ اس پر غور کریں اور ہمجھیں۔ اس لیے حضور اکر م ہولی ہائی نے قرآن کو بندوں تک پہنچایا اور اس کی تفلیم بھی لوگوں کو دی۔ جہاں جہاں صحابۂ کرام کو ضرورت تھی وہاں حضور اکر م ہولی ہی تفلیم بھی لوگوں کو دی۔ جہاں جہاں صحابۂ کرام کو ہمیشہ اہل اسلام کا اعتبار ہا اور قرآن کی حفاظت کی ہر دور میں کوشش ہوتی رہی ویسے ہی احادیث نبویہ کی بھی تدوین، اس کی حفاظت اور اس کی تطبیق کی کوشش صحابۂ کرام کے دور میں، تابعین کے دور اور بعد کے ادوار میں ہوتی رہی۔ جہاں لوگ احادیث کریمہ سینوں میں، تابعین کے دور اور بعد کے ادوار میں ہوتی رہی۔ جہاں لوگ احادیث کریمہ سینوں میں محفوظ کرتے تھے وہیں لکھنے کا بھی میں محفوظ کرتے تھے وہیں لکھنے کا بھی صدی ہجری اور اس کے بعد تک پہنچا تو احادیث با ضابط ترتیب کے ساتھ اور ابواب صدی ہجری اور اس کے بعد تک پہنچا تو احادیث با ضابط ترتیب کے ساتھ اور ابواب مقرر کرکے لکھی گئیں۔ اخیس کتابوں میں سے یہ کتاب ''صحیح ابخاری''بھی ہے جس میں مقرر کرکے لکھی گئیں۔ اخیس کتابوں میں سے یہ کتاب ''صحیح ابخاری'' بھی ہے جس میں ابواب پر تقسیم کرکے احادیث کو جمع کریا گیا ہے: عقائد کا باب، پھراد کام کاباب، احکام میں ابواب پر تقسیم کرکے احادیث کو جمع کریا گیا ہے: عقائد کاباب، پھراد کام کاباب، احکام میں ابواب پر تقسیم کرکے احادیث کو جمع کریا گیا ہے: عقائد کاباب، پھراد کام کاباب، احکام میں ابواب پر تقسیم کرکے احادیث کو جمع کریا گیا ہے: عقائد کاباب، پھراد کام کاباب، ایک کو سوئی کو بھی میں ابواب پر تقسیم کرکے احادیث کو جمع کریا گیا ہے: عقائد کاباب، پھراد کام کیا ہے:

(۱) سوره نحل، آیت نمبر ۴۲

https://alislami.net

نواے دل نماز ، روزہ ، حج، زکات اور پھر اور ابواب جہاد وغیرہ۔ بیہ سب ترتیب واربیان کیے گئے

پہلے احادیث کی ترتیب کاطریقہ کچھاور تھا۔ایک شیخ سے جتنی حدیثیں سنیں سب لکھ دی گئیں باایک صحابی سے جتنی حدیثیں مروی ہوئیں سب جمع کر دی گئیں۔ یہ بھی حدیثوں کے لکھنے کاطریقہ رہااور بعد میں لوگوں کی ضرورت کے لحاظ سے کہ لوگ عقائد کے باب میں کیاعقیدہ رکھیں ،احکام کے بارے میں کیاعمل کریں تواس لحاظ سے امام مالک ڈالٹنٹائلٹیے نے اپنی موطاشریف ک ی اور اس کے بعد اور حضرات نے بھی کتابیں لکھیں۔بعد میں امام بخاری پھرامام سلم اور امام تزمذی،امام نسائی،امام ابوداو داور امام ابن ماجه وغيرتهم يَناتُلِي الله عَنْهِم نِي الله عَنْهِم نَاتِينِ لَقَانِينِ تَصْنِيفُ فَرِمائينِ \_

امام بخاری کواس لحاظ سے سب پراہمیت وفوقیت حاصل ہے کہان کی ذکر کردہ سند یں سب سے زیادہ قوی اور مضبوط ہیں۔ بدبات مسلم ہے کہ قرآن جوہم تک پہنچاہے وہ تواتر کے ساتھ پہنچاہے اور قرآن کی ایک ایک آیت، ایک ایک حرف ات حضرات سے مروی ہے کہ جس کے اور قطعی طور سے یقین کیا جاسکتا ہے کہ بیروہی ہے جواللہ تبارک و تعالی کی طرف سے نازل ہوالیکن احادیث کا معاملہ یہ نہیں رہابلکہ احادیث کے سلسلے میں بہ رخصت رہی کہ حضور اکرم ﷺ کا فیان کے جوالفاظ ادا ہوئے وہ بعینہ بیان کیے جائیں بااس کامعنی ومفہوم بیان کیا جائے۔اسی طریقے سے حدیث صرف وہی نہیں ہے جو حضور ﷺ لیٹا ٹیٹر نے اپنی زبان سے بیان فرمائی بلکہ حضور ﷺ لیٹر کی کا کوئی عمل کیااور دیکھنے والوں نے دیکھااور اپنے لفظوں میں اس کی تعبیر کی ،اس کو بیان کیا تو یہ بھی حدیث ہے۔حضور اکرم بڑان عالمی کے سامنے کوئی کام ہوااور اس کام کو حضور بڑان عالمیا کے برقرار رکھااس پرانکار نہیں فرمایا توگویا حضور ﷺ کی طرف سے اس کی تقریراور تائید ہوتی ہے یہ بھی حدیث ہے۔اس وجہ سے احادیث کا معاملہ قرآن سے مختلف ہے۔ احادیث دوراول میں بہت ہی احتیاط کے ساتھ بیان ہوتی تھیں یہاں تک کہ

نوائے دل

حضرت عبداللہ ابن مسعود و تنگافگا جو حضور اکرم بڑا الیا گیا گیا کی خدمت میں اکثر و بیشتر رہا کرتے تھے۔ سفرو حضر میں رہنے والے تھے، حالات کوجانے بیجھنے سیکھنے والے تھے۔ ان کاحال یہ تھاکہ بعد میں جب وہ کوئی حدیث بیان کیا کرتے تھے تولرز جاتے تھے اور جب یہ کہتے تھے تولرز جاتے ہوئے یہ جلدی: قال رسول اللہ بیک نہیں کہتے تھے اور جب یہ کہتے تھے توکا نیتے ہوئے یہ بھی کہتے تھے: ھذا او کہا قال بیکھی۔ تاکہ بیان کرنے میں کوئی لغزش نہ ہواور کسی مرح کی خطانہ ہو۔ یہ ان حضرات کی احتیاط تھی اور اسی احتیاط کے ساتھ وہ احادیث کی طرح کی خطانہ ہو۔ یہ ان حضرات کی احتیاط تھی اور اسی احتیاط کے ساتھ وہ احادیث کی روایت کرتے تھے لیکن جیسے جیسے جیسے دور بڑھتا گیا اس احتیاط میں کمی آئی گئی۔ یہاں تک کہ جب فتنوں کا زمانہ آیا تواسلام کی نیج کئی کرنے والے ایسے بھی پیدا ہوئے جضوں نے قصداً حدیثیں گڑھیں اور گڑھ کر ان کو بیان کرنا شروع کیا گیکن ہم دور میں محدثین کرام کی رہی جو چھان پھٹک کرکے ایسی تھی بیدا ہوئے جھول نے ایک جماعت ایسی بھی رہی جو چھان پھٹک کرکے ایسی تمام موضوع حدیثوں کوالگ کرتی رہی اور لوگوں کو بتاتی رہی کہ یہ قول رسول بڑھا تھی ہیں ہے۔ وہ زمانہ بھی آیا جب باقاعدہ احادیث بیان کرنے والے راویوں کے حالات بھی دیکھے جاتے تھے اور پوری سندلی حاتی تھے اور پوری

یہ بات بالکل سیح ہے کہ سند متصل کے ساتھ کوئی بھی نہ حضرت عیسی غِلاِیّا آا کا کلام پیش کر سکتا ہے نہ حضرت موسی غِلایّا آا کا کلام لیکن بدائل اسلام کی خصوصیت ہے کہ ان

نوا<sub>ن</sub> دل

کے نبی ہڑائیا گیا گاکام سندمتصل کے ساتھ موجود ہے اور راویوں کے نام بنام پوری روایت حضوراکرم ہڑائیا گیا تک پیش کی جاتی رہی۔اس کے ساتھ ساتھ جوروایت کرنے والے حضرات ہیں ان کے حالات بھی جمع کردیئے گئے اور بیان کردیے گئے کہ راوی کی والدت کب ہوئی، کہاں کہاں انھوں نے سکونت اختیار کی، کن شیوخ سے انھوں نے علم حاصل کیا۔کہاں ان کا مدفن زمانے میں ان کی وفات ہوئی ؟ان کا ضبط واحتیاط،ان کا عمل علم اور کردار کا حال بیان کیا گیا۔ حدیث میں اس کی بھی ضرورت پڑتی ہے کہ راوی کا حافظہ کیسا تھا اور اس کی دمافی قوت کیسی تھی؟ ایسا تو نہیں کہ اس سے کوئی خطاواقع ہوئی ہو، یا یہ ہے کہ بڑھا ہے کی عمر میں پہنچنے کے بعد پھر اس کا حافظہ کمزور ہوگیا ہواور بڑھا پے کے زمانے میں جن لوگوں نے اس سے حدیث سنی ہواس کے اندر کوئی خامی رہ گئی ہو۔ یہ پوری تفصیل تمام رواۃ کی تفصیل تمام رواۃ کی تفصیل تی ہوں گیا ہوں گیا گیکن سے اہل اسلام کی خصوصیت ہے کہ پوری تفصیل کے ساتھ احادیث بھی موجود ہیں اور رواۃ بھی موجود ہیں۔

امام بخاری کا نام محمہ بن اساعیل ابن ابراہیم ابن مغیرہ ابن برگزیہ ہے۔ "برگزیہ فارسی زبان کا لفظ ہے جس کا معنی کا شت کار ہے۔ ان کے صاحبزادے مغیرہ اسلام لائے۔ برگزیہ مجوسی تھے لیکن ان کے صاحبزادے مغیرہ اسلام لائے اور حضرت امام جعفی کے ہاتھ پر مسلمان ہوئے اسی وجہ سے حضرت امام بخاری کو بھی جعفی کہاجا تا ہے۔ یہاس قبیلے سے نہیں تھے لیکن یہ بعض حضرات کا مذہب ہے کہ جو جس کے ہاتھ پر مسلمان ہواس کی ولااس کو حاصل ہوگی اور وہ اس کا مولا قرار پائے گا۔ اس طریقے سے مسلمان ہواس کی ولااس کو حاصل ہوگی اور وہ اس کا مولا قرار پائے گا۔ اس طریقے سے موالی کی نسبت بھی ان کی طرف ہوتی تھی جن کے ہاتھ پر وہ اسلام لائے۔ حضرت امام بخاری کے والد اساعیل کی طرف ہوتی تھی جن مے ہاتھ پر وہ اسلام لائے۔ حضرت امام بخاری کے والد اساعیل حضرت ماد بن زید اور حضرت امام ہالک ابن انس وَخلائے شائے سے ساعت وروایت حاصل کی تھی ، ان سے اہل عراق حضرت امام ہالک ابن انس وَخلائے شائے سے ساعت وروایت حاصل کی تھی ، ان سے اہل عراق

 $\mu \gamma \lambda$  نواے دل

نے روایت کی اور بہت سے حضرات ان سے فیضیاب ہوئے۔ان کے احتباط کا مہ عالم تھاکہ احدین حفص جوامام بخاری کے والد ماجدسے حدیث اخذ کرنے والوں اور استفادہ کرنے والوں میں سے ہیں ۔ بیان کرتے ہیں کہ جب وہ ان کے مرض وفات میں عیادت کے لیے پہنچے توحضرت اساعیل بعنی امام بخاری کے والد نے فرمایا کہ میرے مال میں کوئی بھی حصہ ایک در ہم بھی حرام تو حرام ہے شبیرے کا بھی نہیں ہے۔احمد بن حفص کہتے ہیں کہ یہ سننے کے بعد تصاغرت الی نفسی (مجھ کواپنی حیثیت بہت ہی حقیر نظر آنے لگی ) کہ مال میں ایک در ہم بھی حرام توحرام شہرے کابھی نہیں ہے۔ بیرمال چھوڑ کر کے انھوں نے وفات پائی اور امام بخاری ان کے وارث ہوئے تومال کثیر ان کے حصے میں آبا۔ان کے ایک بڑے بھائی احمد بن اساعیل تھے اور ان کی والدہ ماحیدہ تھیں۔امام بخاری ایناابتدائی حال بیان کرتے ہیں کہ میں مکت میں تعلیم حاصل کرنے کے لیے حاماکر تاتھا اور وہیں میرے دل میں بہات ڈالی گئی کہ میں احادیث کی تخصیل کروں اور احادیث کی ساعت کروں۔اس کے بعد میں مکتب سے نکل آ مااور محدثین کے بہال جانے لگا۔ بخار امیں انھوں نے محدابن سلام بیکندی (بیکند بخارا کا ایک شہر ہے) محمدابن پوسف بیکندی اور عبداللدابن محمد مسندی وغیر ہم سے علم حدیث اخذ کیا۔علم حدیث حاصل کرنے کا حال یہ تھاکہ وہ خود بیان کرتے ہیں کہ محدث داخلی کے پاس میں حاضر تھااور انھوں نے حدیث بیان کی حدثنا سفیان عن ابی زبیر عن ابر اهیم تومیس نے کہاکہ ابوزبیر ابراہیم کے راوی نہیں ہیں۔انھوں نے ڈاٹا،اس لیے کہ جب وہ مکتب سے نکلے اور حدیث پڑھنی شروع کی توان کی عمر دس سال تھی یااس سے بھی کم ۔ امام بخاری کہتے ہیں کہ میں نے ان سے عرض کیا: ارجع ال ی الاصل ان کان عندك. (آپ اصل وكيم لیجے اگرآپ کے پاس ہو) ہو تابہ تھا کہ ایک شیخ سے جب لوگ حدیث سنتے تھے توسب حدیثیں لکھتے رہتے تھے۔وہی اصل ہوتی تھی پھر بعد میں اس کی نقلیں ہوتی تھیں اور پھر اس کابیان ہو تاتھا،اس لیے فرمایا کہ اگراصل آپ کے پاس ہوتود یکھیے۔وہ اندر گئے اور

نواے دل اور ہے ہے۔ نکانے کے بعد اندر سے دیکھ کرکے آئے توان کو مجھ میں آیا کہ اس بچے نے جو کہاوہ صحیح ہے۔ نکلنے کے بعد خودہی فرمایاکہ: کیف هو یا غلام! (اے لڑے وہ کیساہے، کیاہے؟) توحضرت الم بخارى نے كها: حدثنا سفيان عن الزبير ابن عدى عن ابراهيم (يه زبیرابن عدی ہیں ابوزبیر نہیں ہیں اوروہ ابراہیم کے راوی ہیں) انھوں نے کہاکہ تم نے سیخ کہا اور اس کے مطابق اپنی جونقل تھی اس میں اصلاح کی۔ پوچھا گیا کہ اس وقت آپ کی عمرکتنی رہی ہوگی ؟ توانھوں نے فرماماکہ اس وقت میری عمر گیارہ سال تھی۔خوداس کے بعد بیان کرتے ہیں کہ سولہ سال کی عمر تک میں نے حضرت عبداللہ ابن مبارک اور حضرت ابن الجراح جو حضرت امام اعظم کے شاگر دبھی تھے، فقیہ بھی تھے، محدث بھی تھے،ان کی کتابیں پڑھ لیں اور اُن کے اقوال یاد کر لیے۔اس کے بعد میں نے اپنی والدہ ماحدہ اور اپنے بھائی احمد کے ساتھ سفر حج کیا۔ سولہ سال کی عمر میں امام بخاری سفر حج کو نکلے اور اس سے پہلے پہلے ان محدثین سے استفادہ کر چکے تھے اور اس استفادہ کا حال میہ تھاکہ سلیم ابن مجاہد حضرت محمد ابن سلام بیکندی کے پاس پہنچے۔ وہاں امام بخاری درس حدیث لیاکرتے تھے ۔سلیم ابن مجاہدسے انھوں نے فرمایا: لو جئت من قبل لرأيت صبياحفظ سبعين الف حديث (الرتمورًا يهلي آت توايك ايسي کودیکھتے جوستر ہزار حدیثیں یادر کھتاہے) ہیامام بخاری کے سولہ سال کی عمر سے پہلے کا واقعہ ہے اس لیے کہ محمد ابن سلام بیکندی سے امام بخاری کی ملا قات سفر حج میں جانے کے بعد پھر بھی نہیں ہوئی اس لیے سفر حج میں جانے اور خراسان سے نکلنے سے پہلے کی یہ بات ہے۔ سلیم ابن مجاہد بیان کرتے ہیں کہ میں نے اس کے بعد تلاش کی کہ وہ کون بجيه بي تومحر بن اساعيل سے ميري ملاقات موئي۔ ميں نے بوچھا: ان تقول ان تحفظ سبعین الف حدیث. ؟ انهول نے فرمایا: نعم و احفظ. (ستر بزار ہی نہیں اس سے زیادہ بادر کھتا ہوں) اور حدیث کے باد رکھنے کی کیفیت انھوں نے بیان کی کہ حتنے صحابہ و تابعین سے میں حدیثیں روایت کرتا ہوں ان میں سے اکثر کی ولادت، وفات،

**س۵۰** 

تابعین کے بارے میں تو یو چینا ہی نہیں کلھم عدول کیکن تابعین کے بعد کی تفصيلات مولد وسكن، زمانة زندگي اور حالات بيرسب محفوظ نهيں ہوتے تھے ليكن امام بخاری نے کہاکہ جتنے صحابہ اور تابعین ہیں ان میں سے اکثر کے حالات زندگی بھی میں حانتا ہوں اور ان کی ولادت و وفات سے بھی واقف ہوں۔ اس کے ساتھ ساتھ انھوں نے یہ بھی ارشاد فرمایا کہ جتنی بھی حدیثیں میں باد رکھتا ہوں اس کے ساتھ ساتھ قرآن میں،حدیث میںاناصل کوبھی میں جانتاہوں۔ بیکسی مجتہد ہی کا کام ہو گاکہ حدیث کاجو مضمون ہے وہ قرآن کے سمضمون کے تحت آتا ہے یاجو حدیث مشہور متواتر ہواس کے کس مضمون کے ساتھ آتا ہے۔ جب کسی عام حدیث باخبر واحد کا ضمون کسی آیت قرآنی کے مطابق ہے باحدیث مشہور و متواتر کے مطابق تواس کامطلب بیہے کہ اس کامفہوم ضرور سیح ہے۔ بیہ تین باتیں امام بخاری نے اس وقت بیان فرمائیں جب ان کی عمر پندرہ سال کی تھی۔ توبہ ان کے حفظ حدیث کا حال تھا۔ اس کے بعد وہاں سے نکلے تو حجاز مقدس میں جیوسال تک رہے اور وہاں علم حدیث حاصل کیا۔ وہ خو دبیان فرماتے ہیں کہ میں مصرمیں دوبار گیا، جزیرہ میں دوبار گیا،بصرہ میں جاربار گیااور حجاز میں جیوسال تک رہا اور: لا احصى كم دخلت إلى الكوفة و بغداد مع المحدثين (شارنهين كم میں کتنی بار کوفہ اور بغداد میں محدثین کے ساتھ گیا ہوں ) یہ امام بخاری کا اپنا قول ہے۔ میں یہاں پرایک ہی جملہ کہ سکتا ہوں کہ اگر عراق فتنوں کی سرز مین تھی تو یہ بصرہ اور کوفیہ اور بغداد خاص طور سے کوفیہ امام عظم خِینائیں کامولد تھااورمسکن بھی اور بغداد بھی امام عظم خِرِينَ عَيْنَةُ كَاسْكَن تقااور مد فن بھی۔ یہاں امام بخاری جبیبا حافظ الحدیث خود یہ کہتا ے: لا احصى كم دخلت الى الكوفة و بغداد مع المحدثين "(كتّى بار میں بغداداور کوفہ گیا ہوں، شار نہیں کر سکتا) کیا امام بخاری وہاں فتنہ سیکھنے جاتے تھے؟ اس وقت بھی کوفیہاور بغدادعلم کااتنابڑامر کزتھا۔اتنابڑاذ خیرعلم کاوہاں موجود تھاکہ کوئی بھی

نواے دل **سے** ا

محدث اس سے بے نیاز نہیں ہو سکتا تھا یہاں تک کہ امام بخاری کو دوسرے شہروں میں توکم جانے کا اتفاق ہوالیکن کوفہ اور بغداداتی بار گئے کہ اس کا شار نہیں ہے۔

ان کی تحصیل علم کاحال بیرتھا بیرحاشد ابن اساعیل کرتے ہیں کہ ہم اور ابن محمد ابن اساعیل بخاری محدثین کے پاس بھرہ جاباکرتے تھے اور حدیث سیکھاکرتے تھے۔ ہم لوگ توحدیثیں کھتے تھے کیوں کہ اس زمانے کاطریقہ یہی تھاکہ شیخ نے حدیث بیان کی آ اور وہ لکھ لی گئی تاکہ محفوظ رہے اور کوئی اس کے اندر خطا واقع نہ ہو۔ روزانہ ہم لوگ حدیث سنتے تھے اور لکھتے تھے مگر امام بخاری سنتے تھے لکھتے نہیں تھے۔ انہوں نے کھاکیوں وقت برباد کررہے ہولکھتے کچھ نہیں ہو۔اس طریقے سے سلسلہ حاری رہایہاں تک کہ سولہ دن گزر گئے پھر ہم لوگوں نے کہاکہ آپ کولکھنا جا ہے۔انھوں نے کہاکہ تم لوگوں نے بہت زیادہ ملامت کر ڈالی اچھا نکالوجتنی حدیثیں تم لوگوں نے لکھی ہیں۔ حاشد بن اساعیل کہتے ہیں کہ ہم نے نکالا تو پندرہ ہزار حدیثیں ہم لوگ لکھ چکے تھے۔ امام بخاری نے کہا کہ میں پڑھتا ہوں اور تم اپنی لکھی ہوئی تحریروں سے ملاؤامام بخاری نے وہ حدیثیں جو یندرہ ہزار سے زیادہ تھیں سب سنادیں اور کہیں بھی خطانہیں کی۔ حاشد بن اساعیل کہتے ہیں کہ ہم نے اپنی تحریروں کوان کی یاد داشت سے درست کیا۔ بدان کی تحصیل حدیث کاحال تھااوراسی وجہ سے وہ اپنی نوجوانی ہی میں اس مقام کو پہنچ کیا تھے كربرے برے اوگان سے حدیث حاصل كرنے كى كوشش كرتے رہے۔ ابو بكرا عيون کہتے ہیں: "کتبنا عن محمد ابن اسماعیل و هو امرد علی باب محمد یوسف" (امام بخاری کی ابھی داڑھی مونچھ نہیں نکلی تھی اس وقت ہم نے محمد بن یوسف فلیانی کے دروازے پران سے حدیث لکھی)اس کامطلب کیا ہوا؟ محمد یوسف ۔ فلمانی امام بخاری کے شیخ تھے۔ شیخ کے ہوتے ہوئے تلمیز کی طرف کوئی توجہ نہیں دیے یں . گاخصوصاً حدیث کے معاملے میں کہ شیخ موجود ہیں ان کی روایت عالی ہوگی اور ان کے ہوتے ہوئے امام بخاری سے پوچھنے اور سیکھنے کی حاجت نہیں ہوگی لیکن یہ جانتے تھے

نواے دل

دوسرے محدث بران کرتے ہیں کہ امام بخاری راہ حلاکرتے تھے تولوگ حدیثیں سیکھنے کے لیےان کے پیچھے دوڑتے تھے ،اتنے لوگ جمع ہوجاتے تھے کہ ہمیں راستے میں ان کوبٹھا لیتے تھے اور حدیثیں ان سے بوجھنا شروع کر دیتے تھے۔وہ حدیثیں بیان کرتے تھے اور ہزاروں کامجمع ہوتاتھا یہی محد ابن یوسف فلیانی نے اپنی محفل میں ایک بار این درس مدیث میں کہا: حدثنا سفیان عن ابی عروة عن ابی الخطاب عن ابی همزة. پھراس کے بعدانھوں نے بوچھاکہ اس سند حدیث کے رجال کون کون ہوئے ؟ سفیان اور توری کوتو بھی جانتے تھے لیکن ابو عروہ کون ہے؟ ابوالخطاب کون ہے؟اور ابو حمزہ کون ہے؟ بورے درس میں کوئی نہیں بتاسکا۔امام بخاری نے عرض کیا کہ ابوعروه معمرابن راشد ببين ابوالخطاب قتاده ابن دعامه سدوسي ببين اور ابوحمزه حضرت انس ابن مالک ہیں۔امام سفیان توری کاطریقیہ یہ تھا کہ وہمشہور محدثین جومشہور رواۃ ہوتے تھے توان کا نام لینے کے بچائے کنیت ذکر کرتے تھے۔اسی میں پیرہے معمراین راشد مشهورومعروف ہیں،قتادہ ابن دعامہ تابعی یہ بھی معروف ومشہور ہیں اور حضرت انس ابن مالک کا توبوجینا ہی کیا۔ چوں کہ امام بخاری نے حدیث اس طریقے سے حاصل کی تھی کہ تمام رواۃ کے حالات سے بھی آشا تھے کیوں کہ انھوں نے مدینہ منورہ ہی میں اٹھارہ سال کی عمر میں "تاریخ کیبر" لکھی تھی جس میں انھوں نے رجال حدیث کے احوال جمع کیے ہیں۔ جاندنی راتوں میں اس کو لکھاتھا، اس طور سے انھوں نے یہ حدیثیں حاصل کی اور اس کے بعد جیولاکھ حدیثنوں سے بخاری شریف کا انتخاب کیااور ایک لاکھ صحیح حدیثوں سے پھراس کاانتخاب کیا۔

امام ابن حجر عسقلانی کے مطابق دوہزارسے کچھ زیادہ اس کے اندر حدیثیں ہیں جو مکررات کو حذف کرکے ہیں اور مکررات کو لے کرنوہزارسے کچھ زیادہ حدیثیں ہیں اس

نواے دل اور اے دل کو اے دل میں جو حدیث نہیں ہے وہ حدیث ہے، ہی نہیں ۔ اگر دس ہزار بھی مان کیجیے توامام بخاری کے پاس نوے ہزار حدیثیں تھیں وہ کیا ہوئیں ؟اس لیے سے بھنا کہ بخاری میں جو حدیث ہے وہی حدیث ہے اور اس کے علاوہ جوہے وہ حدیث ہے ہی نہیں۔ یہ بالکل غلط ہے کیوں کہ امام بخاری نے جب ان کوایک لاکھ حد یثوں سے منتخب کیااور صرف نوہزار مکررات کے ساتھ اس کو جمع کیا ہے توبقیناً اس کے علاوہ بہت حدیثیں رہ گئی ہیںان کی تخریج انھوں نے نہیں کی۔بعد کے محدثین نے ان میں سے بہت سی حدیثوں کی تخریج بھی کی ہے اس لیے وہ بھی روایت قابل ذکراور قابل عمل ہیں اور معیار پر بوری اترتی ہیں۔ یقیناً ان سے احکام بھی اخذ کیے جائیں گے اور عقائد میں بھی ان کا ثبوت ہو گا۔ بیرامام بخاری کی کتاب ہے جو نہایت ہی بابرکت ہوئی اس وجہ سے کہ اس کی سند نہایت ہی قوی ہے اور ان کے فضائل اور مناقب بے شار ہیں۔ وقت کی قلت کے پیش نظراتنے ہی پراکتفاکرتے ہیں۔(')

(۱) ماه نامه سنی دعوت اسلامی ۱۲۰۲ء ص ۵

نواے دل

 $^{\mathsf{MAO}}$ نواے دل

